


 
 

ศาสนาเปรียบเทียบ 
Comparative Religion 

 
 
 
 

 
 

 

ผศ.ดร.ประภาส แก้วเกตุพงษ์ 
 
 
 
 
 
 
 

 

ได้รับทุนสนับสนุนการผลิตต าราจาก 
คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยขอนแก่น 

ประจ าปีงบประมาณ 2565 



ศาสนาเปรียบเทียบ (Comparative Religion) 
รวบรวมเรียบเรียงโดย : ผศ.ดร.ประภาส แก้วเกตุพงษ์ 

พิมพ์ครั้งแรก : กันยายน 2566 
จ านวนพิมพ์ : 200 เล่ม 

 

 
ข้อมูลทางบรรณานุกรม 

ประภาส แก้วเกตุพงษ์. ศาสนาเปรียบเทียบ.  
ขอนแก่น : มหาวิทยาลัยขอนแก่น, 2566. 210 หน้า. 

 
ISBN 978-XXX-XX-XXXX-X 

 

 
 

จัดพิมพ์โดย 
คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น 

ออกแบบปก/รูปเล่ม 
ประภาส แก้วเกตุพงษ์ 

ภาพปกหลัง 
https://www.google.com/search 

พิสูจน์อักษร 
อภิชญา เทียนเพ็ชร 

 
พิมพ์ต้นฉบับ 

ไกรราช แก้วเกตุพงษ์ 
 

พิมพ์ที่ 
โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยขอนแก่น 123 ถนนมิตรภาพ  

ต าบลในเมือง อ าเถอเมืองขอนแก่น จังหวัดขอนแก่น 40002 
 

เจ้าของลิขสิทธิ์ 
คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น 



 
 

ศาสนาเปรียบเทียบ 
Comparative Religion 

 
 
 
 

 
 

 

ผศ.ดร.ประภาส แก้วเกตุพงษ์ 
 
 
 
 
 
 
 

 

ได้รับทุนสนับสนุนการผลิตต าราจาก 
คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยขอนแก่น 

ประจ าปีงบประมาณ 2565 



ศาสนาเปรียบเทียบ (Comparative Religion) 
รวบรวมเรียบเรียงโดย : ผศ.ดร.ประภาส แก้วเกตุพงษ์ 

พิมพ์ครั้งแรก : กันยายน 2566 
จ านวนพิมพ์ : 200 เล่ม 

 

 
ข้อมูลทางบรรณานุกรม 

ประภาส แก้วเกตุพงษ์. ศาสนาเปรียบเทียบ.  
ขอนแก่น : มหาวิทยาลัยขอนแก่น, 2566. 210 หน้า. 

 
ISBN 978-XXX-XX-XXXX-X 

 

 
 

จัดพิมพ์โดย 
คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น 

ออกแบบปก/รูปเล่ม 
ประภาส แก้วเกตุพงษ์ 

ภาพปกหลัง 
https://www.google.com/search 

พิสูจน์อักษร 
อภิชญา เทียนเพ็ชร 

 
พิมพ์ต้นฉบับ 

ไกรราช แก้วเกตุพงษ์ 
 

พิมพ์ที่ 
โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยขอนแก่น 123 ถนนมิตรภาพ  

ต าบลในเมือง อ าเถอเมืองขอนแก่น จังหวัดขอนแก่น 40002 
 

เจ้าของลิขสิทธิ์ 
คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น 



ก 
 

 
ค ำน ำ 

 
ต ำรำเล่มนี้ได้จัดท ำขึ้นเพ่ือเป็นสิ่งสนับสนุนกำรเรียนรู้ในรำยวิชำศำสนำเปรียบเทียบ ซึ่งเป็น

รำยวิชำโทศำสนำ หมวดวิชำเลือกเสรี สำขำวิชำปรัชญำและศำสนำ กลุ่มวิชำมนุษยศำสตร์ คณะ
มนุษยศำสตร์และสังคมศำสตร์ มหำวิทยำลัยขอนแก่น นอกจำกนี้ยังสำมำรถใช้ประกอบกำรเรียนกำรสอน
ในรำยวิชำที่เก่ียวข้องได้ เช่น ศำสนำขั้นแนะน ำ พุทธศำสนำเบื้องต้น ศำสนำฮินดู ศำสนพิธี ศำสนำกับกำร
ด ำเนินชีวิต ฯลฯ ตลอดทั้งผู้สนใจทั่วไป  

เนื้อหำที่กล่ำวถึงจะเน้นประเด็นกำรเปรียบเทียบ 4 ศำสนำ โดยเปรียบเทียบตำมโครงสร้ำงทำง
ศำสนำ ในเบื้องต้นจะกล่ำวถึงควำมรู้เบื้องต้นเกี่ยวกับศำสนำ จำกนั้นเป็นกำรเปรียบเทียบในประเด็น
ส ำคัญต่ำง ๆ ไม่ว่ำจะเป็นกำรเปรียบเทียบเรื่องพระเจ้ำ พระศำสดำ คัมภีร์ หลักค ำสอน ผู้สืบทอดทำง
ศำสนำ พิธีกรรม ศำสนสถำน สัญลักษณ์ ที่เพ่ิมเติมอีกประเด็นก็คือศำสนำกับสถำนกำรณ์ในปัจจุบัน 
เพ่ือให้เห็นมิติกำรเปรียบเทียบศำสนำกับศำสตร์อ่ืน ๆ ที่มีควำมสัมพันธ์หรือส่งเสริมกันได้ เช่น ศำสนำกับ
มนุษย์ ศำสนำกับศิลปวัฒนธรรม ศำสนำกับสังคม ศำสนำกับวิทยำศำสตร์ ศำสนำกับเทคโนโลยี ศำสนำ
กับวิวัฒนำกำร เป็นต้น   
 อนึ่ง หลำยท่ำนอำจจะสงสัยว่ำท ำไมไม่เปรียบเทียบศำสนำอ่ืนๆ ด้วย ซึ่งในปัจจุบันก็ยังมีศำสนำที่
มีคนนับถืออยู่จ ำนวนไม่น้อย ก็ต้องขอตอบว่ำเนื่องจำกระยะเวลำและขนำดของต ำรำจะใหญ่เกินไป จึง
เปรียบเทียบเฉพำะ 4 ศำสนำ ที่ถือว่ำเป็นศำสนำสำกลหรือศำสนำที่มีผู้นับถือเป็นจ ำนวนมำก หำกมี
โอกำสคงจะได้เปรียบเทียบศำสนำอื่นๆ เป็นล ำดับไป 
 ท้ำยที่สุด ขอขอบคุณคณะมนุษยศำสตร์และสังคมศำสตร์ มหำวิทยำลัยขอนแก่น ที่ได้สนับสนุน
ให้ทุนในกำรผลิตต ำรำเล่มนี้ เพ่ือเป็นสื่อประกอบกำรเรียนกำรสอนในรำยวิชำที่เกี่ยวกับศำสนำ ตลอดทั้ง
ขอขอบคุณผู้ทรงคุณวุฒิที่ได้ช่วยตรวจแก้ ให้ข้อเสนอแนะที่เป็นประโยชน์ต่อต ำรำเล่มนี้ จนท ำให้เกิดควำม
ถูกต้องและสมบูรณ์มำกยิ่งขึ้น หวังเป็นอย่ำงยิ่งว่ำต ำรำเล่มนี้จะเป็นประโยชน์ต่อวงกำรศึกษำและผู้สนใจ
ทั่วไปไม่มำกก็น้อย หำกมีควำมบกพร่องอยู่บ้ำงก็ต้องขอประทำนอภัยและขอค ำชี้แนะจำกท่ำนผู้รู้ เพ่ือจะ
ได้น ำมำพัฒนำปรับปรุงให้ต ำรำมีควำมสมบูรณ์ต่อไป 
 
 

ประภาส แก้วเกตุพงษ์ 
กันยำยน 2566   

 
 
 



ข 
 

 

กิตติกรรมประกาศ 
 

 ต ำรำเรียนรำยวิชำศำสนำเปรียบเทียบ (Comparative Religion) ส ำเร็จงลงได้ด้วยกำรสนับสนุน
จำกโครงกำรสนับสนุนกำรผลิตต ำรำ คณะมนุษยศำสตร์และสังคมศำสตร์ มหำวิทยำลัยขอนแก่น ผู้เรียบ
เรียงจึงขอขอบคุณคณะกรรมกำรพิจำรณำทุนสนับสนุนกำรผลิตต ำรำ ตลอดถึงเจ้ำหน้ำที่ที่เกี่ยวข้อง
ทั้งหมด ที่ได้ช่วยส่งเสริมกำรขอสนับสนุนทุนผลิตต ำรำเล่มนี้ 
 อนึ่ง ผู้เรียบเรียงต้องขอกรำบขอบพระคุณบิดำ มำรดำ ผู้ให้ก ำเนิด ครูบำอำจำรย์ที่เคยประสิทธิ์
ประสำทวิชำควำมรู้ให้ทั้งฝ่ำยบรรพชิตและคฤหัสถ์ ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน ขอบคุณท่ำนผู้รู้ทั้งหลำยที่ได้
ให้ค ำแนะน ำพร้อมทั้งให้ก ำลังใจในกำรพัฒนำวิชำกำรด้วยดีเสมอมำ ขอบคุณผู้ทรงคุณวุฒิที่ตรวจแก้พร้อม
ให้ข้อเสนอแนะจนต ำรำเล่มนี้มีควำมสมบูรณ์มำกข้ึน ขอขอบคุณผู้มีส่วนท ำให้ต ำรำเล่มนี้ได้รับกำรเผยแพร่
สู่สำธำรณชน เป็นประโยชน์ต่อวงกำรศึกษำและประโยชน์ส ำหรับนักศึกษำรวมถึงผู้สนใจทั่วไป 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



ค 
 

 

สารบัญ 
           

หน้า 
ค ำน ำ           (ก) 
กิตติกรรมประกำศ         (ข) 
สำรบัญ           (ค) 
สำรบัญภำพ          (จ) 
บทที่ 1 ควำมรู้เบื้องต้นเกี่ยวกับ 4 ศำสนำ       1 
 ศาสนาพุทธ         2 
 ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู        6 

ศาสนาคริสต์         12 
 ศาสนาอิสลาม         17 
 สรุปท้ายบท         21 
บทที่ 2 เปรียบเทียบพระศำสดำ        25 
 ศาสดาของศาสนาพุทธ        25 

ศาสดาของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู       34 
ศาสดาของศาสนาคริสต์        37 

 ศาสดาของศาสนาอิสลาม        43 
 สรุปท้ายบท         48 
บทที่ 3 เปรียบเทียบคัมภีร์และหลักค ำสอน      49 
 คัมภีร์และหลักคำสอนของพระพุทธศาสนา      49 

คัมภีร์และคำสอนของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู     82 
คัมภีร์และหลักคำสอนของศาสนาคริสต์      98 

 คัมภีร์และหลักคำสอนของศาสนาอิสลาม      108 
 สรุปท้ายบท         129 
บทที่ 4 เปรียบเทียบสำวกและนิกำย       133 
 สาวกและนิกายของพระพุทธศาสนา      133 

สาวกและนิกายของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู      137 
สาวกและนิกายของศาสนาคริสต์       140 

 สาวกและนิกายของศาสนาอิสลาม       144 
 สรุปท้ายบท         146 
 



ง 
 

 
บทที่ 5 เปรียบเทียบพิธีกรรม        149 
 พิธีกรรมของพระพุทธศาสนา       149 

พิธีกรรมของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู       151 
พิธีกรรมของศาสนาคริสต์        154 

 พิธีกรรมของศาสนาอิสลาม       157 
 สรุปท้ายบท         160 
บทที่ 6 เปรียบเทียบศำสนสถำนและสัญลักษณ์      163 
 ศาสนสถานและสัญลักษณ์ของพระพุทธศาสนา     163 

ศาสนสถานและสัญลักษณ์ของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู    167 
ศาสนสถานและสัญลักษณ์ของศาสนาคริสต์      169 

 ศาสนสถานและสัญลักษณ์ของศาสนาอิสลาม     171 
 สรุปท้ายบท         174 
บทที่ 7 ศำสนำกับสถำนกำรณ์ในปัจจุบัน       175 
 ศาสนากับมนุษย์และสังคม       175 
 ศาสนากับธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม      176 
 ศาสนากับประเพณีและวัฒนธรรม       181 
 ศาสนากับวิทยาศาสตร์        183 
  ความสัมพันธ์ระหว่างศาสนากับวิทยาศาสตร์    183 
  ความสัมพันธ์ระหว่างศาสนากับเทคโนโลยี     187 
  ความสัมพันธ์ระหว่างศาสนากับวิวัฒนาการ     192 
 สรุปท้ายบท         194 
บรรณำนุกรม          197 
ดัชนี           207 
เกี่ยวกับผู้รวบรวมเรียบเรียง        231 
 

 

 

 

 

 

 



จ 
 

 
 

สารบัญภาพ 
      

หน้า 
ภำพที่ 1 พระพุทธรูปหรือพระพุทธปฏิมำ       163 
ภำพที่ 2 ตรำธรรมจักร         166 
ภำพที่ 3 สัญลักษณ์ตัวโอม        168 
ภำพที่ 4 ไม้กำงเขน         170 
ภำพที่ 5 ตรำพระจันทร์ครึ่งเสี้ยว        173 
ภำพที่ 6 อักษรวิจิตรอัลลอฮ์        173 
ภำพที่ 7 เครื่องหมำยชะฮำดะฮ์        173 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ฉ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
คุณความดีจากต าราเล่มนี ้

ขอมอบแด่ผู้มพีระคุณทกุท่าน 



1 
 

บทที่ 1 
ความรู้เบื้องตน้เกี่ยวกับ 4 ศาสนา 

 
 ศาสนาทุกศาสนาในโลกสมัยปัจจุบัน ได้แปรความไปจากเมื่อครั้งแรกเริ่มเดิมทีที่ศาสดาของ
ศาสนายังมีชีวิตอยู่ เพราะกาลเวลาและความผันผวนของโลก เช่น การเกิดขึ้นของวิทยาศาสตร์และ
เทคโนโลยี ย่อมทำให้มีการเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ ศาสนาใดไม่มีการเปลี่ยนแปลง ศาสนานั้นก็ไม่เจริญหรือ
อยู่ไม่ได้ ในที่สุดก็ต้องสูญหายไป การเปลี่ยนแปลงในที่นี้ไม่ได้หมายถึงการแก้ไขตัวบทหรือศาสนธรรมของ
ศาสนา แต่เป็นการแก้ไขวิธีการและปฏิบัติการบางอย่างเท่านั้นตามหมู่ประชุมชนต่างชาติ ต่ างภาษา ที่
ศาสนานั้นๆ ได้แผ่ขยายเข้าไป 
 ศาสนา คือ คำสั่ง คำสอน มักเรียกรวมกันว่า ค าสั่งสอน หรือ การปกครอง โดยเหตุให้เกิดขึ้น
ของศาสนานั้นมีหลักใหญ่ๆ 3 ประการ คือ 1) ความกลัวต่อธรรมชาติ 2) ความไม่รู้สภาวะของธรรมชาติ 
และ 3) ความช่างคิดของคน คือ ความสงสัยและการค้นหาเหตุผล ศาสนาจึงได้เกิดขึ้นมาจากความเชื่อบ้าง 
เกิดจากเหตุและผลบ้าง ซึ่งอาจเปลี่ยนแปลงไปตามเหตุการณ์ (พระญาณวโรดม (ประยูร สนฺตงฺกุโร), 2538 
: 1-2) การเกิดขึ้นของศาสนาตามหลักสากลต้องประกอบด้วยองค์ 5 ประการ ดังนี้ 
 1. มีศาสดาหรือผู้ประกาศหลักคำสอน 
 2. มีหลักคำสอน มีกฎเกณฑ์การปฏิบัติ มีการจารึกหลักคำสอนเป็นลายลักษณ์อักษร 
 3. มีสาวกหรือผู้ปฏิบัติตาม คือ ผู้เลื่อมใสศรัทธาในหลักคำสอนที่ปฏิบัติตามจนบรรลุคุณธรรม
เบื้องต้น 
 4. มีศาสนพิธี คือ พิธีกรรมของศาสนา 
 5. มีศาสนสถาน คือ สถานที่ประกอบพิธีกรรมทางศาสนา (บุญมี แท่นแก้ว, 2548 : 10-11) 
 ศาสนาทั้ง 4 ศาสนานี้มีศาสนาพุทธ อิสลามและคริสต์ เป็นศาสนาสากล หมายถึง เป็นศาสนาที่
ผู้คนนับถือกันทั่วไปในหลายประเทศทั่วโลก ส่วนศาสนาพราหมณ์-ฮินดู แม้จะไม่ได้จัดว่าเป็นศาสนาสากล
แต่ก็ถือว่าเป็นศาสนาประจำชาติอินเดียที่มีผู้คนเกือบกึ่งหนึ่งในโลกนับถือ  
 ศาสนาที่มีการเผยแผ่ในประเทศไทยมาเป็นเวลาเนิ ่นนาน ได้แก่ ศาสนาพุทธ ได้เข้ามาเผยแผ่ใน
ดินแดนสุวรรณภูมิ ปรากฏหลักฐานราวพุทธศตวรรษที่ 3 หลังจากการทำสังคายนาพระธรรมวินัยครั้งที่ 3 
ซึ่งเชื่อว่าคือดินแดนเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ อันเป็นส่วนหนึ่งของไทยในปัจจุบัน ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ได้
เข้ามาเผยแผ่ในช่วงไม่ห่างกันนักกับศาสนาพุทธ ความเชื่อดั้งเดิมและพิธีกรรมของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู 
ได้ผสมผสานกับความเชื่อของศาสนาพุทธ ทำให้ทั้งสองศาสนาเจริญรุ่งเรืองควบคู่กันมา ต่อมา  ศาสนา
อิสลาม ศาสนาคริสต์ ได้เผยแผ่เข้ามาในภายหลัง (กรมการศาสนา กระทวงวัฒนธรรม, 2560 : 11) 



2 
 

 ในบทที่ 1 จะกล่าวถึงสารัตถะเบื้องต้นของ 4 ศาสนา ตั้งแต่ความเป็นมา ความหมาย ทัศนะต่อ
ความเชื่อเรื่องพระเจ้า สถานการณ์ในปัจจุบัน โดยจะเรียงลำดับศาสนาตามจำนวนผู้นับถือในประเทศไทย
จากมากไปหาน้อย ดังนี้ 
  

1. ศาสนาพุทธ 
 ศาสนาพุทธ เกิดจากการตรัสรู้หรือการรู้แจ้งเห็นจริงของพระพุทธเจ้า ไม่ได้เกิดจากการคิด
คาดคะเนหรือการใช้เหตุผล ศาสนาพุทธเกิดขึ้นเพราะผลของการปฏิบัติคือการลงมือพิสูจน์ทดสอบด้วย
ตนเองของพระพุทธเจ้า ให้ความสำคัญแก่ชีวิตทั้งในด้านกายและด้านจิตใจ เพราะทั้งสองอย่างเป็น
องค์ประกอบที่สำคัญของชีวิต ฉะนั้น ชีวิตที่ดีหรือชีวิตที่สมบูรณ์ จึงต้องพัฒนาทั้งทางกายและทางใจ ซ่ึงมี
แนวทางพัฒนาเรียกว่า มัชฌิมาปฏิปทา มีรายละเอียด ดังต่อไปนี้ 
 ความเป็นมาของพระพุทธศาสนา 
 พระพุทธเจ้า เสด็จอุบัติในยุคที่ชมพูทวีปเป็นถิ่นนักปราชญ์ เต็มไปด้วยศาสดาจารย์เจ้าลัทธิต่างๆ 
เป็นอันมาก แต่ละท่านล้วนมีชื่อเสียงและมีความสามารถ ผู้ที่มาเผชิญพระองค์นั้น มีทั้งมาดีและมาร้าย มี
ทั้งที่แสวงหาความรู้ มาลองภูมิและมาเพื่อข่ม แต่พระองค์สามารถประสบชัยชนะในการสอน คำสอนของ
พระองค์ขัดแย้งกับคำสอนในศาสนาพราหมณ ์แย้งกับความเชื่อถือ ความประพฤติปฏิบัติที่แพร่หลายอยู่ใน
สังคมสมัยนั้น เช่น การทำลายความเชื่อถือเรื่องวรรณะ พระองค์ทรงจัดตั้งระบบคำสอนและความเชื่อถือ
ใหม่ให้แก่สังคม (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2564 : 2) 
 ศูนย์กลางความคิดและคำสอนของพระพุทธศาสนา คือ เรื่องทุกข์และการดับทุกข์ของชีวิตหรือ
สอนเรื่องชีวิตนั่นเอง สอนเฉพาะเรื่องที่จริงและมีประโยชน์ โดยเลือกสอนอย่างพอเหมาะแก่กาลเทศะ แม้
พระพุทธเจ้าจะทรงรู้มากมาย แต่ทรงเลือกสอนเฉพาะเรื่องจริงที่มีประโยชน์เท่านั้น ศาสนาพุทธจึงไม่ได้
สอนทุกเรื่องท่ีคนสนใจ แต่สอนเฉพาะเรื่องท่ีจะช่วยดับทุกข์ให้แก่ชีวิตได้เท่านั้น 
 สอนเน้นในเรื่องปัญญา คือ สอนให้คนเกิดปัญญาและรู้จักใช้เหตุผล ไม่ได้สอนมุ่งให้คนเชื่อเพียง
อย่างเดียว เพราะความเชื่อท่ีไร้ปัญญาหรือเหตุผลนั้น มักนำไปสู่ผลที่ผิด จึงไม่เป็นประโยชน์ต่อการแก้ทุกข์
หรือปัญหาของชีวิต ฉะนั้น ปัญญาของศาสนาพุทธจึงเป็นปัญญาเพื่อการแก้ทุกข์ของชีวิต นอกจากนี้ยัง
สอนให้มนุษย์สนใจศึกษาเรื่องตนเองเป็นเรื่องสำคัญอันดับแรก มนุษย์คนแรกที่ทุกคนควรศึกษาให้เข้าใจ
อย่างถ่องแท้ก็คือตัวเอง เน้นในเรื่องปัจจุบัน โดยถือว่าทั้งอดีตและอนาคตเนื่องอยู่กับปัจจุบัน  (สุเชาว์ 
พลอยชุม, 2549 : 1-2) 
 ขอบเขตงานสอนของพระองค์กว้างขวางมาก ทั้งเทศะและระดับชนในสังคม ต้องเสด็จไปสั่งสอน
ในหลายถิ่นแคว้น พบคนทุกชั้นในสังคม ซึ่งมีระดับความเป็นอยู่ ความเชื่อถือ การศึกษาอบรม นิสัยใจคอ
และสติปัญญาที่แตกต่างกันทุกแบบทุกชนิด ทรงสามารถสอนคำเหล่านั้นให้เข้าใจได้ จนยอมเป็นศิษย์ของ
พระองค์ตั้งแต่พระมหากษัตริย์รวมถึงประชาชนคนทั่วไป พระพุทธศาสนาที่เจริญมาได้ตลอดเวลา 2611 ปี 
นับตั้งแต่พระองค์แสดงปฐมเทศนามา หลักคำสอนของพระองค์ได้แพร่หลายเป็นที่นับถืออยู่ในประเทศ
ต่างๆ คณะสงฆ์ผู้สืบต่อพระศาสนาซึ่งเป็นสถาบันใหญ่และสำคัญในสังคมดังที่ปรากฏอยู่ในปัจจุบัน ล้วน



3 
 

เป็นผลงานอันยิ่งใหญ่ของพระองค์ ยืนยันถึงพระปรีชาสามารถอย่างประจักษ์ชัดโดยไม่ต้องอธิบาย (สมเด็จ
พระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2564 : 2)  
 พระพุทธศาสนา ได้ถือกำเนิดขึ้นในดินแดนชมพูทวีป พระพุทธศาสนาเกิดข ึ้นหลังจากที่องค์
สมเด็จพระสัมมาสัมพระพุทธเจ้าได้แสดงปฐมเทศนา (เทศนาสอนผู้คนครั้งแรก) โดยหลักธรรมที่มีชื่อว่า 
ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร แก่ปัญจวัคคีย์ คือ หมู่คนทั้ง 5 ได้แก่ โกณฑัญญะ วัปปะ ภัททิยะ มหานามะ 
และอัสสชิ ที่ป่าอิสิปตนมฤคทายวัน ใกล้เมืองพาราณสี เมื่อ 45 ปีก่อนพุทธศักราช (พระมหาดาวสยาม 
วชิรปญฺโญ, 2562 : 34) หลังจากพระอัญญาโกณฑัญญะหนึ่งในปัญจวัคคีย์ได้บรรลุโสดาปัตติผลแล้ว ก็มี
พระภิกษุเกิดขึ้นครั้งแรกในพระพุทธศาสนา ทำให้พระพุทธศาสนามีพระรัตนตรัยครบ 3 องค์ ได้แก่ พระ
พุทธ คือ ผู้ค้นพบกฎแห่งความจริงของโลกและชีวิต พระธรรม คือ กฎของโลกและชีวิตที่พระพุทธเจ้า
ค้นพบแล้วนำมาเปิดเผย และ พระสงฆ์ คือ ผู้ปฏิบัติตามคำสอนของพระพุทธเจ้าจนรู้แจ้งเห็นจริงตามที่
พระองค์ทรงเห็นมาแล้ว (ชัยวัฒน์ อัตพัฒน์ และ ทวี ผลสมภพ, 2550 : 1) 
 พระพุทธเจ้าใช้เวลา 45 ปีในการบำเพ็ญพุทธกิจ เสด็จไปประทับจำพรรษา ณ สถานที่ต่างๆ ทรง
แสดงพระสัจธรรมอำนวยความร่มเย็นแก่ชีวิตจิตใจของประชาชนตามแว่นแคว้นต่างๆ ทั่วทั้งดินแดนชมพู
ทวีป ทรงอุทิศชีวิตเพ่ืองานเผยแผ่สันติสุขให้แก่โลกทั้งเจ้าพระยามหากษัตริย์ เศรษฐี คหบดีและคนยากจน 
เพื่อประทานสันติให้ นำพาให้ประชาชนทั้งหลายไปสู่ความพ้นทุกข์เป็นระยะเวลา 45 ปี แม้ในวัยใกล้ 80 
พรรษาแห่งพระชนม์ชีพ ขณะที่ประชวรหนักใกล้ต่อกาลดับขันธปรินิพพาน ก็ยังไม่หยุดพักในการทำ
ประโยชน์ให้แก่สาวก ทำให้ชาวชมพูทวีปได้หันมานับถือพระพุทธศาสนา ได้เข้ามาบรรพชาอุปสมบทเป็น
จำนวนมาก (กรมการศาสนา กระทวงวัฒนธรรม, 2560 : 93)  
 ความหมายของพระพุทธศาสนา 
 พุทธ : ผู้ตื่น (ตื่นจากกิเลสนิทรา) พุทธ : ผู้เบิกบาน (เพราะไม่มีกิเลส) พุทธ : ผู้มีปัญญาเป็น
เครื่องตรัสรู้ พุทธ : พระพุทธเจ้า (พันตรี ป. หลงสมบุญ, 2546 : 529) 
 คำว่า พุทธ ตรงกับคำในบาลีคือ พุทฺธะ หรือ พุทฺโธ หมายถึง รู้ ตรงข้ามกับ ไม่รู้ เช่น พุทฺโธ (รู้
แล้ว) แปลว่า ตื่น ตรงข้ามกับ หลับ เช่น ปพุทฺธา (ตื่นแล้ว) สุตฺตปฺปพุทฺโธ (หลับแล้วตื่น) ที่มาแห่งคำว่า
พุทธะ มาจาก พุธ ธาตุ เปลี่ยนเป็น โพธิ ใช้เป็นชื่อต้นไม้ชื่อมรรค ชื่อสัพพัญญุตญาณและชื่อนิพพาน 
(สมิทธิพล เนตรนิมิตร, 2558 : 78) 
 ลักษณะของคำว่า พุทธะ ได้แก่ รู้ระลึกชาติก่อนๆ ได ้เห็นสวรรค์และอบาย บรรลุถึงความสิ้นชาติ 
ชื่อว่ามุนีผู้รู้ยิ่งถึงที่สุด รู้จิตอันบริสุทธิ์อันพ้นแล้วจากราคะทั้งหลายโดยประการทั้งปวง เป็นผู้ละชาติและ
มรณะได้แล้ว ชื่อว่ามีคุณครบถ้วนแห่งพรหมจรรย์ ชื ่อว่าถึงฝั่งแห่งธรรมทั้งปวง บัณฑิตกล่าวบุคคลผู ้
เช่นนั้นว่าเป็นพุทธะ (พระไตรปิฎก ฉบับเฉลิมพระเกียรติ เล่ม 13, 2549 : 530) 
 พระพุทธศาสนา คือ ศาสนาของท่านผู ้มีปัญญารอบรู ้ คือ พุทธะ ซึ ่งเป็นผู ้ตั ้งศาสนา คือ 
พระพุทธเจ้า พระผู้มีพระภาคเจ้าผู้เป็นพระสยัมภู ไม่มีใครเป็นอาจารย์ ตรัสรู้สัจจะในธรรมทั้งหลายที่ไม่
เคยสดับมาก่อนด้วยพระองค์เอง ทรงบรรลุความเป็นพระสัพพัญญูในเพราะความตรัสรู้นั้น ทรงถึงความ
เป็นผู้ชำนาญในพลธรรมทั้งหลาย  



4 
 

 คำว่า พระพุทธศาสนา ว่าโดยทั่วไป มีความหมายที่กว้างมากรวมตั้งแต่หลักธรรม พระสงฆ์ 
องค์กร สถาบัน กิจการ ไปจนถึงศาสนสถานและศาสนวัตถุทุกอย่าง แต่ถ้าจะเจาะลงไปให้ถึงความหมาย
แท้ที ่เป็นตัวจริง พระพุทธศาสนามีความหมายตรงไปตรงมาตามคำแปลโดยพยัญชนะของคำว่า 
พระพุทธศาสนา คือ ค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้า นี้คือตัวแท้จริงของศาสนาพุทธ สิ่งอื่นนอกจากนี้เป็น
ส่วนขยายออกหรืองอกข้ึนมาจากคำสอนของพระพุทธเจ้า (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2545 : 4) 
 ศาสนานี้ไม่ได้ตั้งอยู่บนรากฐานของอารมณ์ พระพุทธองค์ผู้ตั้งศาสนานี้ได้ทรงใช้สติปัญญาค้นคว้า
พิจารณาด้วยเหตุผลตามที่เป็นจริง จนกระทั่งได้พบกับสัจธรรมด้วยพระองค์เอง เมื่อค้นคว้าทรงปฏิบัติ
พระองค์เองด้วยกาย วาจาและใจ ตามวิถีของสัจธรรม จนได้รับผลแห่งการปฏิบัตินั้นโดยสมบูรณ์แล้ว จึง
ทรงประกาศแก่โลก เพ่ือความสุข เพ่ือประโยชน์ของสรรพสัตว์โดยพระมหากรุณา 
 พระพุทธศาสนาจึงได้ชื่อว่าเป็นศาสนาของความแท้จริง เป็นความแท้จริงซึ่งมนุษย์ทุกคนสามารถ
เข้าถึงได้ ไม่ผูกขาดเฉพาะศาสดาผู้เดียว พระพุทธศาสนาจึงเป็นศาสนาของปัญญาชน (เสถียร โพธินันทะ, 
2543 : 5-6) 
 ทัศนะต่อความเชื่อเรื่องพระเจ้า 
 ศาสนาพุทธเป็นศาสนากลุ่ม อเทวนิยม คือปฏิเสธในการมีอยู่ของพระเจ้า กล่าวคือ สอนไม่ให้เชื่อ
ในเรื่องพระเจ้าสร้างโลก เรื่องพระเจ้าเป็นผู้ยิ่งใหญ่ พระเจ้าเป็นจุดศูนย์กลางของสิ่งทั้งหลาย ปฏิเสธการ
อ้อนวอนขอพรต่อพระเจ้า แต่สอนให้ทำความดีแทนการอ้อนวอน สอนให้สงเคราะห์ อนุเคราะห์สัตว์
ทั ้งหลาย สอนให้มีเมตตากรุณาต่อสัตว์ แทนที่จะฆ่าสัตว์บูชายัญ เพราะศาสนาพุทธถือว่าการกระทำ
เช่นนั้นเป็นบาป แม้การไปอาบน้ำล้างบาปในแม่น้ำศักดิ์สิทธิ์ก็ตาม พระพุทธศาสนาก็ปฏิเสธ แต่สอนให้
รักษากายวาจาใจให้บริสุทธิ์ สอนว่าความสำคัญอยู่ที่มนุษย์เรานี้เอง ถ้าอยู่ในศีลในธรรมและอบรมปัญญา
ให้เกิดแล้ว ก็เป็นที่พ่ึงของตนเองได้ (สุชีพ ปุญญานุภาพ, 2534 : 331-332) 
 ศาสนาพุทธแย้งเรื่องชาติกำเนิด ชาติกำเนิดไม่ใช่เป็นสิ่งกำหนดวรรณะ การแบ่งชั้นวรรณะเป็น
การแบ่งหน้าที่ ไม่ใช่เป็นเรื่องที่เทพเจ้าทรงกำหนด คนจะดีหรือชั่วเป็นเพราะการกระทำของตนเอง ไม่ใช่
เป็นเพราะชาติกำเนิด ซึ่งเป็นคำสอนท่ีขัดแย้งกับศาสนาที่เชื่อว่าพระเจ้าเป็นผู้กำเนิดชีวิตมาให้ 
 ศาสนาพุทธไม่สอนให้เชื่อเรื่องผู ้แทนของพระเจ้า (ศาสนายิว คริสต์และอิสลาม เรียกว่า ศาสดา
พยากรณ์) แต่สอนให้บุคคลรู้จักพึ่งพาตนเอง คนจะดีหรือชั่ว จะทุกข์หรือสุข อยู่ที่การกระทำของตนเอง 
ไม่ใช่เพราะผู้แทนของพระเจ้า พร้อมกับส่งเสริมเสรีภาพของมนุษย์ว่ามีความเท่าเทียมกัน ไม่มีการกีดกัน
ประชาชนทั้งชายหญิง แม้ต่างสกุล ต่างฐานะ ต่างระดับการศึกษา (ดนัย ไชยโยธา, 2539 : 108-109)  
 ชีวิตและความเป็นไปของแต่ละบุคคลเป็นผลของกรรม ทั้งในปัจจุบันและในอดีต บรรดาสิ่งที่ดี
ทั้งหลายที่ได้รับในชีวิตของแต่ละบุคคล ย่อมมาจากเหตุคือกรรมดีที่ได้กระทำแล้ว เหตุที่ดีย่อมให้ผลที่ดี
เท่านั้น ส่วนเหตุที่ไม่ดีจะทำให้เกิดผลที่ดีเป็นไปไม่ได้เลย จิตใจที่ดีย่อมเป็นเหตุให้เกิดการกระทำที่ดีทั้งทาง
กาย ทางวาจาและทางใจ ซึ่งไม่ได้เกิดจากพระเจ้าเป็นผู้ดลบันดาลชีวิตแต่ประการใด (พุทธรักษา, 2552 : 
46) 



5 
 

 ศาสนาพุทธเน้นย้ำเสมอว่าสัตว์โลกย่อมเป็นไปตามกรรม ปวงประชาย่อมเป็นไปตามกรรม สัตว์
โลกทั้งหลายมีกรรมเป็นเครื่องผูกพัน เหมือนหมุดที่ตรึงรถที่กำลังแล่นไปอยู่ฉะนั้น  (พระไตรปิฎก ฉบับ
เฉลิมพระเกียรติ เล่ม 25, 2549 : 648)  
 สถานการณ์ของพระพุทธศาสนาในปัจจุบัน  
 ปัจจุบันในหลายประเทศทั่วโลกที่ศาสนาพุทธได้แผ่ขยายเข้าไป สถานที่นั ้นจะมีสมาคมพุทธ
ศาสนา สำนักสงฆ์และวัด เพื่อเป็นศูนย์กลางการศึกษาและปฏิบัติธรรม รวมทั้งมีวารสารทางพุทธศาสนา 
เพ่ือตีพิมพ์เป็นการเผยแผ่คำสั่งสอนของพุทธศาสนาอีกทางหนึ่ง มีเว็บไซต์เก่ียวกับคำสอนของศาสนาที่ทุก
คนสามารถเข้าถึงได้ทั่วโลก จึงทำให้มีสมาคมเผยแผ่พระพุทธศาสนาในต่างประเทศทั ่วโลกหลายพันแห่ง
ด้วยกัน 
 ชาวพุทธส่วนใหญ่ 98% ยังคงอาศัยอยู่ในภูมิภาคเอเชียแปซิฟิก อีกหลายทศวรรษข้างหน้าผู้นับ
ถือส่วนใหญ่จะยังคงอยู่ในเอเชีย 79% โดยในปี พ.ศ.2565 ชาวพุทธมีประมาณ 7.1% จากประชากร 7.3 
พันล้านคนทั่วโลกหรือประมาณ 500 ล้านคนทั่วโลก คาดว่าจะมีจำนวนลดลงในปีถัดๆ ไป เนื่องจากชาว
พุทธมีอัตราการเพิ่มประชากรค่อนข้างต่ำเมื่อเทียบกับกลุ่มศาสนาอื่น และมีจำนวนประชากรผู้สูงวัยใน
ประเทศต่างๆ เช่น จีน ไทย ญี่ปุ ่น เป็นสาเหตุหลักที่ทำให้ประชากรของชาวพุทธลดลงในอีกหลายปี
ข้างหน้า คาดว่าจะไม่เติบโตอย่างมีนัยสำคัญเนื่องจากการเปลี่ยนศาสนา (วิกิพีเดีย, 2565 : 1/8/2566) 
 ในขณะเดียวกันศาสนาพุทธก็มีเค้าแห่งความเจริญมากขึ้นในประเทศทางตะวันตก มีพุทธสมาคม
และองค์การทางพระพุทธศาสนาเพิ่มมากขึ้นทุกที่ ในอังกฤษมีโรงเรียนฤดูร้อนที่สอนวิชาพระพุทธศาสนา
ทั้งภาคทฤษฎีและภาคปฏิบัติหลายแห่ง ในเยอรมันนีตะวันตกก็กำลังขยายงานเผยแผ่พระพุทธศาสนาเป็น
การใหญ่ ประเทศอินเดียเองซึ่งเกือบจะไม่มีใครนับถือศาสนาพุทธเลย เพราะได้เสื่อมลงโดยผลจากการ
ขาดองค์กรที่ดำเนินงานเผยแผ่ แต่ในปัจจุบันก็กลับฟื้นฟูขึ้น มีมหาโพธ ิสมาคมพร้อมทั้งสาขาในเมืองที่
สำคัญหลายแห่ง มีชาวอินเดียมาแสดงตนเป็นพุทธมามกะเพิ่มขึ้นเรื ่อยๆ (สุชีพ ปุญญานุภาพ, 2534 : 
333-334) 
 โดยข้อมูลจากการสำรวจประเทศที่มีชาวพุทธมากที่สุด 10 ประเทศท่ัวโลก มีดังนี้  
 1. จีน ชาวพุทธครึ่งหนึ่งของโลกอาศัยอยู่ในประเทศจีน ซึ่งมีจำนวน 18.3% ต่อประชากร 1.412 
พันล้านคน หรือประมาณ 256 ล้านคน  
 2. ไทย ช่วงปี พ.ศ. 2561 มีชาวพุทธ 63 ล้านคน (สำนักงานสถิติแห่งชาติ กระทรวงดิจิทัลเพื่อ
เศรษฐกิจและสังคม, 2561 : 12/06/2566) และจากข้อมูลการสำรวจล่าสุดในปี พ.ศ.2564 คิดเป็น 
93.5% ของประชากร 71.6 ล้านคน หรือประมาณ 66 ล้านคน (กรมการปกครอง, 2564 : 98) 
 3. เมียนมาร์ 87.9% ต่อประชากร 53.8 ล้านคน เท่ากับ 47 ล้านคน 
 4. ญี่ปุ่น 36.2% ต่อประชากร 125.7 ล้านคน เท่ากับ 45 ล้านคน  
 5. กัมพูชา 97.1% ต่อประชากร 16.59 ล้านคน เท่ากับ 16.1 ล้านคน 
 6. ศรีลังกา 70.2% ต่อประชากร 22.16 ล้านคน เท่ากับ 15.5 ล้านคน 
 7. เวียดนาม 14.9% ต่อประชากร 97.47 ล้านคน เท่ากับ 14.5 ล้านคน 



6 
 

 8. อินเดีย 0.7% ต่อประชากร 1.417 พันล้านคน เท่ากับ 9.9 ล้านคน 
 9. เกาหลีใต้ 15.5% ต่อประชากร 51.74 ล้านคน เท่ากับ 8 ล้านคน 
 10. มาเลเซีย 19.8% ต่อประชากร 33.57 ล้านคน เท่ากับ 6.6 ล้านคน (Kelsey Jo Starr, 2019 
: 94)  
 อย่างไรก็ตาม ศาสนาพุทธเป็นศาสนาไม่ได้เน้นการเพิ่มจำนวนของศาสนิกชน แต่มุ ่งเน้นการ
พัฒนาบุคคล มุ่งสร้างสังคมให้มีสันติสุขอย่างแท้จริงหรือการปฏิบัติตนให้หลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิด
ในภพชาติต่อๆ ไป ศาสนาพุทธสนับสนุนการสร้างคุณประโยชน์หรือที่เรียกว่า พุทธคุณ ซึ่งไม่วาดหวังการ
ขยายศาสนาด้วยวิธีอื่น แต่ด้วยการทดลองและการปฏิบัติให้ได้ผลด้วยตนเอง  พุทธคุณนี้สรุปลงเป็น 2 
ประการ คือ อัตตหิตสมบัติ ความพรั่งพร้อมแห่งประโยชน์เกื้อกูลแก่ตน เช่น มีคุณธรรมพรั่งพร้อม มี
สติปัญญาที่จะพ่ึงพาตัวเองได้ ก็คือเรื่องของชีวิตซึ่งเป็นตัวบุคคลอย่างหนึ่งกับ ปรัตถปฏิบัติ การปฏิบัติเพื่อ
ประโยชน์แก่ผู้อ่ืน คือ เรื่องของสังคม (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2566 : 56) 
 สรุป พุทธ หรือ พุทธะ หมายถึง ผู้มีปัญญารอบรู้ยิ ่งถึงที่สุด เกิดจากการตรัสรู้สัจจะในธรรม
ทั้งหลาย คือ พระพุทธเจ้านั่นเอง ศาสนาพุทธหรือพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่พระพุทธเจ้าเป็นพระบรม
ศาสดา คำว่า พระพุทธศาสนา คือ คำสั่งสอนของพระพุทธเจ้ามีวัตถุประสงค์เพื่อประโยชน์สุขของสรรพ
สัตว์ พระพุทธศาสนาจึงได้ชื่อว่า เป็นศาสนาแห่งความแท้จริงที่ทุกคนเข้าถึงได้โดยไม่ผูกขาดเพียงผู้เดียว 
 ศาสนาพุทธเป็นศาสนาฝ่ายอเทวนิยม ซึ่งปฏิเสธเรื่องการมีอยู่ของพระเจ้า สอนให้ตนเป็นที่พึ่งของ
ตน ใครทำอย่างไรไว้ก็ย่อมได้รับผลเช่นที่ทำไว้ สอนให้เชื่อในผลของกรรม ทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว จะทุกข์
หรือสุขอยู่ที่การกระทำของตนเท่านั้น ไม่ได้เกิดจากพระเจ้าเป็นผู้ดลบันดาลชีวิตแต่อย่างใด 
 ปัจจุบันชาวพุทธส่วนใหญ่ 98% อาศัยอยู่ในภูมิภาคเอเชีย ชาวพุทธครึ่งหนึ่งของโลกอาศัยอยู่ใน
ประเทศจีนประมาณ 256 ล้านคน ทั่วโลกมีชาวพุทธประมาณ 500 ล้านคน ในความเป็นจริงแล้ว ศาสนา
พุทธไม่ใช่ศาสนาที่เน้นการเพิ่มจำนวนประชากรให้มาก ซึ่งในแต่ละปีชาวพุทธจะมีจำนวนลดน้อยลงด้วย
ซ้ำไป เนื่องจากชาวพุทธมีอัตราการเพ่ิมจำนวนประชากรค่อนข้างต่ำเมื่อเทียบกับกลุ่มศาสนาอ่ืนๆ 
 

2. ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู 
 ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ถือว่าเป็นศาสนาที่มีผู้คนนับถือมากเป็นอันดับ 3 ของโลก ราว 1,150 
ล้านคนทั่วโลก ชาวฮินดูนับถือเทพเจ้ามากมาย โดยมีความเชื่อว่าเทพเจ้ามีความรู้สึกรัก โกรธ เกลียด ชัง 
เหมือนกับมนุษย์ และบันดาลประโยชน์หรือหายนะแก่มนุษย ์ได้ ทำให้มนุษย์รู้สึกกลัว และหาทางเอาใจ
เทพเจ้า เป็นเหตุให้เกิดการสวดสรรเสริญเยินยอเทพเจ้าและการบูชายัญเพื่อเอาใจเทพเจ้า มีรายละเอียด 
ดังต่อไปนี้ 
 ความเป็นมาของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู 
 ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ถือเป็นศาสนาประจำชาติของประชาชนชาวอินเดีย มีลักษณะเป็นศาสนา
ฝ่ายพหุเทวนิยม เดิมทีคำว่า อินเดีย มาจากภาษาสันสกฤตว่า สินธุ (Sindhu) ซึ่งเป็นชื่อของแม่น้ำสำคัญที่
อยู่ทางตะวันตกเฉียงเหนือ เป็นบ่อเกิดของวัฒนธรรมอินเดีย ในกาลต่อมาพวกเปอร์เซียได้ออกเสียง สินธุ 



7 
 

เพี้ยนเป็น ฮินดู ต่อมาภายหลังพวกกรีกได้ออกเสียง ฮินดู เพี้ยนมาเป็น อินเดีย จนถึงปัจจุบัน ซึ่งใน
ระยะแรกเรียกว่าอินเดียเฉพาะดินแดนบริเวณลุ่มแม่น้ำสินธุ เท่านั้น ต่อมาได้เรียกดินแดนประเทศอินเดีย
ท้ังหมด (สุวรรณา สัจจาวีรวรรณ และคณะ, 2522 : 63) 
 พื้นที่อินเดียในสมัยก่อนกว้างใหญ่ไพศาลมาก ตามคัมภีร์พระไตรปิฎกเรียกพื้นที่นี้ว่า ชมพูทวีป 
หรือทวีปอินเดียโบราณ ปัจจุบันได้แก่ อินเดีย ปากีสถาน ศรีลังกา บังกลาเทศและประเทศแถบเทือกเขา
หิมาลัย ได้แก่ เนปาล สิกขิมและภูฏาน (ทองหล่อ วงษ์ธรรมา, 2535 : 3) อารยธรรมสินธุถูกสืบทอดมา
จากหลายชนเผ่า ซึ่งค่อยๆ สานต่ออารยธรรมผสมผสานกันจนกลายเป็นรูปร่างอารยธรรมอินเดียใน
ปัจจุบัน โดยมีหลักฐานความเป็นมาเป็นขั้นตอนตามลำดับ ดังนี้ 
 1. ยุคกึ่งก่อนประวัติศาสตร์ 
  สมัยเนกริตอยด์ (Negritoid) ดินแดนที่เป็นอินเดียมีพวกเนกริตอยด์อาศัยอยู่ก่อน เป็น
ชนเผ่าที่ดำรงชีวิตด้วยการล่าสัตว์เป็นอาหาร ไม่รู้จักการเพาะปลูกพืชเพ่ือทำเป็นอาหาร พวกเนกริตอยด์ มี
ความเชื่อทางศาสนาคือการเคารพนับถือวิญญาณด้วยการบูชาต้นไม้ ในฐานะที่มีวิญญาณอาศัยอยู่ 
  สมัยโปรโต-อ๊อสเตรลอยด์ (Proto-Australoid) เป็นชนเผ่าจากทิศตะวันตกมาอยู่แทน
พวกเนกริตอยด์ ซึ่งมีวัฒนธรรมสูงกว่าและรู้จักการเพาะปลูกพืช พวกโปรโต-อ๊อสเตรลอยด์ มีความเชื่อ
ทางศาสนาสืบจากพวกเนกริโต แต่ได้วิวัฒนาการความเชื่อว่าวิญญาณนั้นไม่ตายตามร่าง แต่จะหาร่างกาย
ใหม่อาศัยทันที ซึ่งแนวความคิดนี้ได้กลายมาเป็นความเชื่อทางวิญญาณของศาสนาพราหมณ์ (ประยงค์ 
แสนบุราณ, 2547 : 2-3) 
  สมัยดราวิเดียน (Dravidian) หรือ ทราวิฑะ ตามคัมภีร์พระไตรปิฎก เรียกว่า มิลักขะ 
เป็นชนเผ่าผิวสีดำหรือด้อยกว่า ได้เข้ามาแย่งที่อยู่ของพวกโปรโต-อ๊อสเตรลอยด์ ได้สร้างบ้านเรือนอาศัย
อยู่ที่ลุ่มแม่น้ำสินธุ มีการเพาะปลูกพืชต่างๆ เพื่อทำเป็นอาการ นอกจากนี้ยังรู้จักเลี้ยงสัตว์ต่างๆ ไว้ใช้งาน
และเพ่ือเป็นอาหาร พวกทราวิฑะถือเป็นชนเผ่าที่ฉลาด เพราะสามารถทำเครื่องมือในการรประกอบอาชีพ
ได้ มีฝีมือในการวาดลวดลายลงในภาชนะใช้สอย นอกจากนี้ ยังมีอักขระใช้เป็นของตนเอง ซึ่งมีความคล้าย
อักขระเทวนาครี วัฒนธรรมของพวกทราวิฑะ (ดราวิเดียน) ถือว่าเป็นวัฒนธรรมโบราณชั้นสูงในยุคนั้นของ
อินเดีย นักโบราณคดีได้ขุดค้นพบหลักฐานด้านโบราณวัตถุและโบราณสถานต่างๆ ของพวกทราวิฑะ โดย
นักประวัติศาสตร์คำนวณว่ามีอายุเก่าแก่ประมาณ 5,000-6,000 ปีมาแล้ว พวกทราวิฑะได้สร้างวัฒนธรรม
ลุ่มแม่น้ำสินธุขึ้น ซ่ึงถือว่าเป็นรากฐานอารยธรรมและวัฒนธรรมให้แก่อินเดีย พวกทราวิฑะมีความเชื่อทาง
ศาสนา เคารพนับถือธรรมชาติและเทวดาหรือผี จะทำพิธีบูชาเพื่อขอความสวัสดิมงคลแก่ตนเอง โดยการ
เซ่นสรวงด้วยการฆ่าสัตว์บูชาและก็ยังนับถือไฟด้วย เพราะคิดว่าไฟคือสิ่งที่นำของบูชาจากมนุษย์สู่เทวดา 
(สมัคร บุราวาศ, 2516 : 29-33) 
 2. ยุคพระเวท 
  สมัยอารยัน หรืออีกชื่อหนึ่งเรียกว่า อริยกะ เป็นชนชาติที่มีผิวสีขาว ดีกว่า ประเสริฐกว่า 
มีเชื้อสายเกี่ยวพันกับพวกฮีบรู (ยิว) ซึ่งสืบมาจากพวกคอเคเซี่ยน (Cancasian) (แสง มนวิทูร, 2506 : 2) 
เป็นชนเผ่าเร่ร่อนไม่รู้จักตั้งถิ่นฐานเป็นหลักแหล่งแน่นอน ได้อพยพเข้าสู่ดินแดนชมพูทวีป ได้เข้าบุกรุก ทำ



8 
 

การสู้รบและยึดครองที่อยู่ของพวกทราวิฑะ พวกอารยันได้ใช้เวลาในการบุกรุกอินเดียประมาณ 1,000 ปี 
พวกอารยันมีความเชื่อทางศาสนา ได้แก่ เทพผู้สร้างโลกคือพระอินทร์ เทพประจำไฟคือพระอัคนี ทำ
ประจำความชุ่มชื้นคือวรุณ และทำผู้ทำลายชีวิตคือยม  
  สมัยพระเวท (ประมาณ 957 ปีก่อนพุทธกาล) เมื่อพวกอารยันอพยพเข้าไปในอินเดีย ก็
ได้เข้าปะปนกับชนพื้นเมืองคือทราวิฑะหรือมิลักขะ ทำให้เกิดการผสมผสานวัฒนธรรมของทั้งสองชนเผ่า 
ทำให้เกิดวัฒนธรรมใหม่ขึ้น คือวัฒนธรรมของพราหมณ์ ซึ่งใช้เวลาในการผสมผสานเป็นระยะเวลาราวพัน
ปี (ประยงค์ แสนบุราณ, 2547 : 9-10) พวกอารยันได้รับเอาความเชื่อดั้งเดิมและการนับถือเทพเจ้าของชน
พื้นเมือง เข้ามารวมกับเทพของตน เทพส่วนมากเป็นปรากฏการณ์ทางธรรมชาติ ต่อมา ได้จัดเทพเป็น 3 
พวก คือ 1) เทพบนสวรรค์ เช่น วรุณ สุรยะ อทิติ 2) เทพในท้องฟ้า เช่น รุทระ วาตะ และ 3) เทพบน
พื้นดิน เช่น ภูเขา ต้นไม้ แม่น้ำต่างๆ มีวรรณคดีทางศาสนาที่สำคัญ คือ ไตรเวท ได้แก่ ฤคเวท สามเวท 
ยชุรเวท รวมถึงพราหมณะและอุปนิษัท (จิรัสสา คชาชีวะ, 2540 : 8) 
 3. ยุคพราหมณะ 
  สมัยพราหมณ์ ประมาณ 257 ปีก่อนพุทธกาล เมื่อชาวอริยกะแผ่อำนาจครอบครอง
อินเดียภาคเหนือได้ทั้งหมด มีความสามารถและรูปร่างดีกว่าชนพื้นเมือง (อริยกะ) ก็เลยได้ปกครองชน
พื้นเมือง เมื่อตั้งตนเป็นนายปกครองพลเมือง จึงได้สงวนความบริสุทธิ์ของเชื้อสายไว้ จึงบัญญัติห้ามพวก
ของตนสมสู่กับชนพื้นเมือง ได้ตั้งหลักฐานเกิดอาชีพสำคัญ 3 อย่าง คือ 1) นักรบ มีหน้าที่ปกครอง เรียกว่า 
กษัตริย์ 2) ครู มีหน้าที่สั ่งสอน เรียกว่า พราหมณ์ 3) พ่อค้า มีหน้าที่และเปลี่ยนค้าขาย สืบตระกูล
เช่นเดียวกับกษัตริย์และพราหมณ์ เรียกว่า ไวศย หรือ แพศย์ ส่วนพวกชนพื้นเมืองหรือพวกอริยกะ มี
หน้าที่คอยรับใช้พวกอารยัน เพราะพวกทราวิฑะเป็นที่หน้ารังเกียจสำหรับพวกอารยัน จึงถูกจัดให้เป็น
กรรมกรหรือผู้รับใช้และได้ชื่อว่าเป็น ทัสยุ หรือ ทาส (ประยงค์ แสนบุราณ, 2547 : 10) 
 พวกอริยกะมีความเชื่อในความภักดีต่อเทพเจ้า ได้สร้างคัมภีร์ใหม่ 2 คัมภีร์ คือ อรัณยกะ กับ 
อถรรพเวท (ไสยศาสตร์) อันประกอบด้วยคาถาอาคมต่างๆ ได้แต่งบทสวดเพื่อทำพิธีบวงสรวงขึ้น โดยได้
เกิดลัทธิพราหมณ์นิกายต่างๆ เพิ่มขึ้น ซึ่งกำหนดให้พระพรหมเป็นเทพเจ้าสูงสุดและได้สร้างเทพเจ้าขึ้น
ใหม่อีก 2 องค์ คือ พระศิวะและพระวิษณุ พราหมณ์ได้รับความยกย่องอยู่ในฐานะสูงสุดและมีอิทธิพล
อย่างมาก ได้เป็นผู้กำหนดพิธีกรรมต่างๆ ทางศาสนา (แสง มนวิทูร, 2506 : 4-5)  
  สมัยฮินดูแท้และอุปนิษัท (ประมาณ 100 ปีก่อนพุทธกาล) สมัยนี้นักบวชพราหมณไ์ด้รับ
การพัฒนาด้วยการเข้าศึกษาและสำเร็จการศึกษาจากศูนย์กลางของแหล่งความรู้คือ ตักศิลา ในช่วงนี้เป็น
สมัยแรกที่ก่อเกิดกำเนิดหลักปรัชญาสำคัญ เช่น ปรมาตมัน ชีวาตมัน (อาตมัน) และ กรรมะ ซึ่งอธิบาย
เกี่ยวกับลักษณะของพรหมให้ชัดเจนยิ่งขึ้น เชื่อว่ามนุษย์ต้องเวียนว่ายตายเกิดในสภาพแตกต่างกันเพราะ
กรรม วิญญาณเมื่อหลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิด เรียกว่า โมกษะ (แสง มนวิทูร, 2506 : 7)  
 ในช่วงระยะเวลาเดียวกันได้มีความเชื่อแบบ อติเทวนิยม คือ มีเทพหลายองค์ แต่มีองค์หนึ่งเป็น
ใหญ่กว่าเทพองค์อื่นๆ ซึ่งอติเทวนิยมได้ถูกพัฒนามาจากความเชื่อแบบ พหุเทวนิยม คือ เทพหลายองค์ 
ความเชื่อแบบ อติเทวนิยม ได้กลายเป็น เอกเทวนิยม คือ พระพรหม เป็นพระเจ้าผู้เป็นใหญ่ในจักรวาล 



9 
 

พระเจ้าองค์อื่นๆ เป็นเพียงบริวารของพระพรหมเท่านั้น (สุนทร ณ รังษี, 2521 : 13-14) ในช่วงประมาณ 
100 ปีก่อนพุทธกาล ได้มีการแบ่งวรรณะอย่างชัดเจนออกเป็น 4 วรรณะ ได้แก่ กษัตริย์ พราหมณ์ แพศย์ 
และศูทร ในระยะแรกวรรณะกษัตริย์มีอิทธิพล มีอำนาจบทบาทสูงในสังคม ภายหลังวรรณะพราหมณ์กลับ
กลายเป็นผู้มีบทบาทสูงกว่าวรรณะกษัตริย์ เนื่องจากว่าวรรณะพราหมณ์เป็นวรรณะที่ทำหน้าที่ทางการ
ศึกษาและประกอบพิธีกรรมทางศาสนา จึงทำให้มีอิทธิพลสูงกว่ากษัตริย์ (ประยงค์ แสนบุราณ, 2547 : 
10-11)  
 4. ยุคฮินดู  
  สมัยมหากาพย์ หลังพุทธกาลประมาณ 200 ปี บรรดาพราหมณ์ผู้เป็นศาสดาจารย์ได้
แยกตัวออกไปตั้งลัทธิใหม่หรือการแยกจากศาสนาเก่า โดยลัทธิใหม่ได้ชี้แจงเพิ่มเติมขยายหลักการจาก
ศาสนาเดิมออกไป ต่างสำนักต่างก็ปรับปรุงหลักการแตกต่างกันไปตามความนิยมในสังคมของสมัยนั้น เหตุ
ที่ทำให้เกิดการปรับปรุงหลักการก็เพื่อต่อสู้กับพระพุทธศาสนา (ยุครุ่งเรืองของพระพุทธศาสนา) การ
ปรับปรุงนี้ทำให้ศาสนาพราหมณ์กลายเป็นศาสนาฮินดู ซึ่งได้ปรับปรุงด้วยการอนุโลมตามความชอบของ
ประชาชนด้วยวิธีรวมเอามาเป็นของตน กล่าวคือ พวกพราหมณ์ได้สร้างเรื่อง อวตาร (พระญาณวโรดม 
(สนฺตงฺกุโร), 2538 : 18)  
 อวตาร คือการแบ่งภาคมาเกิดของเทพเจ้าสูงสุดของศาสนา เพื ่อรวมเทพเจ้าที่เกิดขึ้นใหม่หลาย
องค์มาขึ้นกับพระพรหม ซึ่งเป็นเทพสูงสุดของพราหมณ์ ได้มีการพัฒนาจากความคิดแบบ เอกเทวนิยม
กลับไปเป็นแบบ พหุเทวนิยม อีกครั้งหนึ่ง เรียกว่า ตรีมูรติ ได้แก่เทพเจ้าสามองค์ คือ พระพรหม เป็น
ผู้สร้างมนุษย์และสรรพสิ่งทั้งหลายในโลก พระศิวะ หรือ พระอิศวร เป็นเทพเจ้าแห่งการทำลายและเทพ
เจ้าแห่งการฟ้อนรำ พระวิษณุ หรือ พระนารายณ์ เป็นเทพเจ้าผู้รักษาและคุ้มครองโลกให้เป็นสุข พระ
นารายณ์เป็นองค์ทรงอวตารลงมาเพื่อช่วยเหลือมนุษย์โลกให้พ้นจากความทุกข์ (ดนัย ไชยโยธา, 2539 : 
25-26) และได้ก่อกำเนิดศาสตร์ทั้งหกสำนักของฮินดูขึ้นหรือทัศนะปรัชญา 6 สำนัก ได้แก่ นยายะ ไวเศษิ
กะ สางขยะ โยคะ มีมางสาและเวทานตะ ยุคนี้เรียกว่า ศาสนาฮินดู (ทวีศักดิ์ กันโยไช, ม.ป.ป. : Fire 
PDF)  
  สมัยปุราณะ ราว พ.ศ.861 เป็นสมัยเสื่อมของศาสนาฮินดู ฮินดูได้แตกแยกเป็นนิกาย
ต่างๆ มากมาย แต่ละนิกายมีข้อปฏิบัติที่เสื่อมทรามลงกว่าเดิมมาก เช่น นิกายใหญ่ที่สำคัญต่างได้สร้าง
ประวัติยกย่องเทพเจ้าของฝ่ายตนว่าเลิศเลอกว่าอีกฝ่าย ดูหมิ่นเหยียดหยามเทพเจ้าของอีกฝ่ายหนึ่ง ยุคนี้มี
การบูชาเทพที่มีมาตั้งแต่ยุคพระเวท เช่น พระอัคนี พระอินทร์ ขณะเดียวกันก็บูชาเทพอื่นๆ อีก เช่น เทพ
สูงสุด 3 องค์ คือ พระพรหม พระวิษณุและพระศิวะ มีการนับถือพระพุทธะชินะ ตลอดจนอวตารต่างๆ 
ของเทพีเหล่านี้ (จิรัสสา คชาชีวะ, 2540 : 9) 
  สมัยฟื้นฟู ราว พ.ศ.1200 เป็นต้นมา ศาสนาฮินดูได้เริ่มกลับมาฟื้นฟูอีกครั้ง โดยได้มี
ความพยายามทุกวิถีทางที่จะเผยแผ่ศาสนาของตน มีขบวนการจัดตั้งสมาคมเพื่อเผยแผ่หลักธรรมของ
ศาสนาฮินดูอีกหลายสมาคมด้วยกัน มีการพยายามกีดกันศาสนาพุทธและศาสนาเชน ซึ่งเป็นคู่แข่งสำคัญ
ในยุคนั้น (ทวีศักดิ์ กันโยไช, ม.ป.ป. : 52) พระพุทธศาสนาในช่วงระยะเวลานี้เริ่มถดถอยเสื่อมลง ฮินดูได้



10 
 

เกิดลัทธิใหม่คือศักติและตันตระ ศักติ คือ การนับถือพระอุมาชายาของพระศิวะ พระนางลักษมีชายาของ
พระวิษณุ พระสุรัสวดีชายาของพระพรหม ซึ่งมีนามต่างๆ เช่น เทวีบ้าง ทุรคาบ้าง กาลีบ้าง เรียกได้ว่า การ
บูชาเทพเจ้าฝ่ายหญิงที่เป็นชายาของเทพเจ้าฝ่ายชาย 
 ครั้นถึง พ.ศ.1400 ศาสนาพุทธก็เสื่อมสูญไปจากอินเดีย แต่นักปราชญ์บางคนกล่าวว่า ศาสนา
พุทธไม่ได้เสื่อมไป หากแต่จมลงในศาสนาฮินดู ดังนั้น ศาสนาฮินดูในปัจจุบันจึงมีหลักธรรมเหมือนศาสนา
พุทธเป็นส่วนมาก เหตุที่เสื่อมเพราะศาสนาพุทธหย่อนปฏิบัติมากเกินไป ศาสนาเชนเคร่งปฏิบัติมากเกินไป 
(แสง มนวิทูร, 2506 : 28-29) 
 ส่วนลัทธิตันตระมีการฆ่าสัตว์บูชายัญ นำโลหิตสัตว์ที่ฆ่าไปบูชาเทวาลัย มีการแห่แหนเทวรูปและ
พิธีอ่ืนๆ อีกมาก ฮินดูซึ่งมีลัทธิศักติและตันตระรวมอยู่ด้วยกำลังเฟ่ืองฟูขึ้น พระพุทศาสนาจึงเข้าไปอยู่ในวง
แห่งฮินดู เกิดมีพิธีลัทธิสัทธรรมปฏิรูป การนับถือเป็นไปอย่างวิธีตันตระ มีศึกษาลัยในลัทธิสัทธรรมปฏิรูป
อย่างใหม่เรียกว่า พุทธตันตระ ขึ้นที่ชายฝั่งแม่น้ำคงคา ซึ่งประเทศธิเบตก็ได้รับเอาลัทธิสัทธรรมปฏิรูปวิธี
ตันตระนี้ไปผสมผสานรวมกับพุทธเดิมด้วย (เสฐียรโกเศศ-นาคะประทีป, 2516 : 197-199) 
 ความหมายของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู 
 ผู ้ให้กำเนิดศาสนาในระยะแรกเรียกตนเองว่า พราหมณ์ หมายถึง กลุ ่มคนที่มีความรู ้ทาง
วิทยาการเกี่ยวกับหลักดำเนินชีวิตตามแนวทางศาสนาหรือแนวพิธีกรรมต่างๆ ทำหน้าที่เป็นครูบาอาจารย์
และพิธีกรรมต่างๆ ตลอดจนดูฤกษ์ดูยาม เฉพาะทางในการเป็นนักบวช (ปุโรหิตหรือบัณฑิต) ผู้ปกป้องแห่ง
การศึกษาที่ศักดิ์สิทธิ์ที่สืบทอดผ่านทางสายเลือด (James Lochtefeld, 2002 : 125) 
 ต่อมา ภายหลังศาสนาพราหมณ์ได้เสื่อมความนิยมลงระยะหนึ่ง ได้รับการฟื้นฟูปรับปรุงขึ้นใหม่
เป็นศาสนาประจำชาติของชาวฮินดู (ดนัย ไชยโยธา, 2539 : 15) คำว่า ฮินดู มาจากคำว่า สินธุ นั่นเอง 
ศาสนาฮินดูรับรองของเก่าเพียงแต่เพิ่มของใหม่เข้าไปเท่านั้น จึงเรียกรวมกันว่า พรามหณ์-ฮินดู ตามหลัก
ดั้งเดิมในศาสนาพราหมณ์ ทางแห่งความหลุดพ้นเรียกว่า ชฺญานมารฺค ทางแห่งญาณหรือปัญญา ศาสนา
ฮินดูก็รับรองด้วยและได้เพ่ิมทางอีก 2 คือ กรฺมมารฺค ทางแห่งกรรม กับ ภกฺติมารฺค ทางแห่งความภักด ีว่า
เป็นทางแห่งความหลุดพ้นเช่นกัน (สุชีพ ปุญญานุภาพ, 2534 : 385-386) 
 ทัศนะต่อความเชื่อเรื่องพระเจ้า 
 ยุคพระเวท ระยะเวลานี้ชาวอารยันได้สร้างเทพเจ้าขึ้นหลายองค์ จัดแบ่งได้เป็น 3 กลุ่ม คือ กลุ่ม
เทพเจ้าแห่งสวรรค์ ได้แก่ วรุณ สุรยะหรือพระอาทิตย์ สาวิตรี วิษณุ อุษามิตระ อาทิติ อรรยมันและอัศวิน 
กลุ่มเทพเจ้าในอากาศ ได้แก่ วาตะ อินทระ รุทระ ปรรชันยะ มารุตและกลุ่มเทพเจ้าบนพื้นโลก ได้แก่ อัคนี 
โสมและยม 
 ยุคพราหมณะ ในช่วงแรกมีความเชื่อแบบเอกเทวนิยมคือเชื่อในเทพเจ้าองค์เดียว เชื่อว่าพระ
พรหมเป็นเทพสูงสุดเพียงองค์เดียว เพราะเป็นผู้สร้างโลกและสรรพสิ่ง ทรงสถิตอยู่ในทุกสิ่ง  
 ในภายหลังมีความเชื่อแบบ พหุเทวนิยม คือ พราหมณ์ได้สร้างเทพเจ้าเพิ่มขึ้นใหม่อีก 2 องค์ คือ 
พระศิวะ ซ่ึงแต่เดิมเป็นเทพแห่งภเูขา พระวิษณุ ซ่ึงแต่เดิมเป็นเทพแห่งทะเลและมหาสมุทร 



11 
 

 ยุคอุปนิษัท มีความเชื่อแบบอติเทวนิยม คือ มีเทพหลายองค์ แต่มีเพียงองค์เดียวเป็นใหญ่กว่าเทพ
องค์อื่นๆ ในสมัยนี้ได้มีการกำหนดความสำคัญของเทพเจ้าขึ้นใหม่ตามความนิยมของสังคม พระพรหม 
ได้รับการยกย่องให้เป็นเทพเจ้าแห่งความแท้จริงองค์เดียว ซึ่งประทานความรู้ให้มนุษย์สามารถเห็นแจ้งได้ 
บรรดาทวยเทพท้ังหลาย เป็นเพียงลักษณะที่ปรากฏขึ้นชั่วคราวของพระผู้ทรงความเป็นหนึ่งเท่านั้น  
 ยุคฮินดู ได้มีการรวมเทพเจ้าเข้าด้วยกัน คือ พระพรหม เทพเจ้าผู้สร้างโลก พระวิษณุ เทพเจ้าผู้
พิทักษ์คุ้มครองโลก พระศิวะ เทพเจ้าผู้ทำลายโลก ทำลายเพื่อกวาดล้างความชั่วและให้อาตมันได้พักผ่อน
จากการเวียนว่ายตายเกิดเข้าด้วยกัน เทพเจ้าทั้ง 3 องค์รวมกันนี้ เรียกว่า ตรีมูรติ (Dhammakaya Open 
University, 2007 : 50-56)  
 ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ในปัจจุบันมีความเชื่อหลายแบบ เช่น ในบทร้อยกรองในคัมภีร์ เก่าของ
กฎหมายมนู กล่าวไว้ว่า วรรณะศูทรซึ่งเป็นชนพื้นเมืองนับถือคณปติหรือพระคเณศหรือพระพ ิฆเนศวร์ 
ในขณะที่วรรณะพราหมณ์นับถือเทพสัมภู วรรณะกษัตริย์นับถือเทพมัธวะ (จิรัสสา คชาชีวะ, 2540 : 9) 
อาจกล่าวได้ว่าบางลัทธิเชื่อในลักษณะเป็นพหุเทวนิยมบ้าง บางลัทธิเชื่อในลักษณะเป็นเอกเทวนิยมบ้าง ซึ่ง
แตกต่างกันไปตามความนิยมของลัทธิความชอบของตน ตามยุคสมัยความนิยมของสังคม (ประยงค์ แสน
บุราณ, 2547 : 14)  
 สถานการณ์ของศาสนาพราหมณ์-ฮินดูในปัจจุบัน 
 ปัจจุบันผู้นับถือศาสนาพราหมณ์-ฮินดูหรือชาวฮินดู ในประประเทศอินเดียมีประมาณ 77% ต่อ
ประชากรทั ่วประเทศ 1,417 ล้านคน เท ่ากับชาวฮินดูในอินเดียมีจำนวน 1,091 ล้านคน (Samirah 
Majumdar, 2018 : 95) ฮินดูมีที่ตั้งศาสนสถานสำคัญซึ่งเป็นศูนย์กลางสำหรับผู้แสวงบุญที่ใหญ่ที่สุดใน
โลก ณ ปรยาคกุมภเมลา เมืองประยาคราช (Prayagraj) หรืออะลาหาบาด (Allahabad) ถือว่าเป็นเมือง
ใหญ่เมืองหนึ่งในรัฐอุตตรประเทศ ซึ่งมีความสำคัญทางศาสนาฮินดูเป็นอย่างมาก เพราะเป็นจุดที่แม่น้ำ
ศักดิ์สิทธิ์ทั้งสามสาย คือ แม่น้ำคงคา แม่น้ำยมุนาและแม่น้ำสรัสวดี มาบรรจบกันซึ่งเรียกว่า จุฬาตรีคูณ 
หรือ สังคัม (Sangam) ปัจจุบันเห็นเพียงแม่น้ำสองสายคือคงคาและยมุนา ไม่พบเห็นแม่น้ำสรัสวดีซึ่งอาจ
เป็นเพียงตำนานเท่านั้น จุฬาตรีคูณเป็นสถานที่ประกอบพิธี มหากุมภะ (ชำระล้างบาป) ของฮินดู 
 ศาสนาฮินดู เชื่อมโยงอัตลักษณ์กับชนชาติอินเดียอย่างเหนียวแน่น แสดงออกถึงความปรารถนา
อย่างแรงกล้าที่จะรวมศาสนากับชาติเข้าด้วยกัน ชาวฮินดูมีความสำคัญมากต่อการเป็นชาวอินเดียอย่าง
แท้จริง และพยายามที่จะไม่ให้สตรีชาวฮินดูแต่งงานกับคนของศาสนาอื่น  
 ชาวฮินดูในภาคเหนือและภาคกลางของประเทศอินเดียใช้ภาษาฮินดี ซึ่งชาวฮินดูถือว่าภาษาฮินดี
เป็นอัตลักษณ์ของชนชาติอินเดีย เป็นภาษาของศาสนาฮินดู ทำให้ศาสนาฮินดูเป็นศาสนาประจำชาติของ
อินเดีย เป็นอารยธรรมอินเดียที่โด่นเด่นหลายๆ ด้าน ที่แพร่หลายกระจายไปในหลายประเทศทั่วโลก 
(Evans Jonathan & Neha Sahgal, 2021 : 17/07/2566) 
 สำหรับข้อมูลการนับถือของประชากรไทยจากการสำรวจปีล่าสุดเมื่อ พ.ศ. 2564 มีผู้นับถือศาสนา
พราหมณ์-ฮินดูทั่วประเทศ จำนวน 4,094 คน คิดเป็นร้อยละ 0.01 ของประชากรทั้งประเทศ (กรมการ
ปกครอง, 2564 : 15/07/2566) 



12 
 

 สรุป ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู เป็นศาสนาพหุเทวนิยม คือ นับถือเทพเจ้าหลายองค์ ศาสนา 
พรามหณ์-ฮินดูเป็นศาสนาประจำชาติอินเดีย ถือว่าเป็นศาสนาแห่งอารยธรรมของแม่น้ำสินธุ เพราะเกิด
จากการผสมผสานของวัฒนธรรมตามยุคสมัยต่างๆ ตั้งแต่สมัยเนกริตอยด์ สมัยโปรโต -อ๊อสเตรลอยด์ 
สมัยดราวิเดียนและสมัยอารยัน มาเป็นลำดับ ทำให้ความเชื่อ วิถีชีวิต ได้มีการผสมกลมกลืนกันเกิดเป็น
คัมภีร์พระเวทขึ้น จนมาถึงยุคพราหมณ์ ประมาณ 257 ปีก่อนพุทธกาล ดินแดนแห่งนี้ถูกเรียกว่า ชมพู
ทวีป ชาวอารยันได้มีการแบ่งวรรณะเพื่อสงวนความบริสุทธิ์ของเชื้อสายไว้ จึงบัญญัติห้ามพวกตนสมสู่กับ
พวกดราวิเดียน แต่ข้อมูลตอนนี้ก็ยังไม่ชัดเจน  
 จนมาถึงสมัยฮินดูแท้ประมาณ 100 ปีก่อนพุทธกาล พวกพราหมณ์ได้รับการพัฒนาด้วยการเข้า
ศึกษาความรู้จากนครตักศิลา ทำให้ก่อกำเนิดหลักปรัชญาสำคัญ เช่น อาตมัน กรรมและโมกษะ ได้พัฒนา
ความเชื่อแบบพหุเทวนิยมมาเป็นความเชื่อแบบอติเทวนิยม คือเชื่อเทพเจ้าหลายองค์ แต่มีเพียงองค์เดียวที่
เป็นใหญ่กว่าเทพทั้งปวง ได้มีการแบ่งชั้นวรรณะอย่างชัดเจนเป็น 4 วรรณะ คือ กษัตริย์ พราหมณ์ แพศย์ 
และศูทร ต่อมาภายหลังจากความเชื่อแบบอติเทวนิยมได้กลายเป็น เอกเทวนิยม คือ พระพรหม เป็นเทพ
เจ้าผู้เป็นใหญ่ในจักรวาล เทพองค์อ่ืนเป็นเพียงบริวารของพระพรหมเท่านั้น 
 ประมาณ พ.ศ.200 บรรดาพราหมณผ์ู้เป็นศาสดาจารย์ต่างได้แยกตัวออกจากศาสนาเก่าไปตั้งลัทธิ
ใหม่ โดยได้เพิ่มเติมขยายหลักการจากศาสนาเดิมตามทัศนะของตนตามความนิยมในสังคมสมัยนั้น เพื่อ
ต่อสู้กับศาสนาใหม่คือ ศาสนาพุทธ ซึ่งกำลังรุ ่งเรืองสูงสุดในสมัยนั้น สมัยนี้เรียกว่า มหากาพย์ การ
ปรับปรุงทำให้ศาสนาพราหมณ์กลายเป็นศาสนาฮินดู โดยการนำเอาความเชื่อของพุทธมารวมเป็นของตน 
เช่น การสร้างอวตารเพื่อรวมเทพเจ้าที่เกิดขึ้นใหม่หลายองค์มาขึ้นกับพระพรหม ได้เปลี่ยนความเชื่อแบบ 
เอกเทวนิยม มาเป็น พหุเทวนิยม เหมือนเดิม เรียกว่า ตรีมูรติ ได้แก่ พระพรหม พระศิวะ และพระวิษณุ 
จนมาถึงสมัยปุราณะราว พ.ศ.861 ศาสนาฮินดูได้แตกแยกเป็นนิกายมากมาย มีข้อปฏิบัติที่เสื่อมทรามลง 
แต่ละนิกายต่างยกย่องเทพเจ้าฝ่ายตน ดูหมิ่นเทพเจ้าของนิกายฝ่ายอื่น จนถึงประมาณ พ.ศ.1200 ฮินดูได้
เริ่มกลับมาฟื้นฟูอีกครั้ง เป็นยุคที่ศาสนาพุทธเสื่อมลง ได้มีการรวมความเชื่อของศาสนาพุทธและฮินดู เกิด
เป็นลัทธิสัทธรรมปฏิรูปอย่างใหม่ ชื่อว่า พุทธตันตระ ทำให้ศาสนาฮินดูมีหลักธรรมเหมือนศาสนาพุทธเป็น
ส่วนมากและเจริญรุ่งเรืองมาจนถึงปัจจุบัน 
 

3. ศาสนาคริสต์ 
 ศาสนาคริสต์ เป็นศาสนา เอกเทวนิยม นับถือพระเจ้าสูงสุดเพียงองค์เดียว คือ พระยะโฮวาห์ 
(Jehovah) หรือ พระยาห์เวห์ (Yahweh) และเป็นหนึ่งศาสนาในกลุ่มศาสนา อับราฮัม (Abrahamic 
religions) ศาสนาคริสต์เป็นศาสนาที่วิวัฒนาการมาจากศาสนายิว เป็นศาสนา 1 ใน 3 ของศาสนาโลก 
เกดิในปาเลสไตน์ตอนเหนือ เมื่อ พ.ศ.543 โดยคิดตามปีเกิดของพระเยซู มีรายละเอียด ดังต่อไปนี้ 
 ความเป็นมาของศาสนาคริสต์ 
 ย้อนไปในสมัยกษัตริย์โซโลมอน (อิสลามถือว่าเป็นนบี สุเลมัน) โอรสของพระเจ้าดาวิด ผู้ได้ครอง
ชาติฮีบรู ช่วงนั้นมีการแตกร้าวแยกสามัคคีกัน ภาคเหนือมีชื่อว่าอิสราเอล ภาคใต้มีชื่อว่ายูดายหรือยิว 



13 
 

ระหว่างที่ชาติฮีบรูแตกร้าวบาดหมางกันเองบ้านเมืองก็ถึงหายนะ โดยถูกชาติอัสซีเรียตีภาคเหนือแตกและ
กว้านต้อนเป็นเชลย ล่วงเวลามาราวร้อยปี ชาติฮีบรูภาคใต้ถูกชาติคาลเดียตีบ้านเมืองแตก กวาดต้อนชาติ
ฮีบรูเป็นเชลยไปประเทศตน คือประเทศซึ่งเดิมทีเป็นของอัสซีเรีย กษัตริย์ชาติฮีบรูก็ถึงกาลอวสานลงใน
ตอนนั้น ภายหลังพระเจ้ากรุงเปอร์เซียยกมาตีชาติคาลเดียแตกแล้วเข้ายึดครอง ก็อนุญาตให้ชนชาติฮีบรู
กลับไปอยู่บ้านเดิมของตนในอิสราเอลได้ (วิโรจน์ นาคชาตรี,2558 : 79) 
 กษัตริย์เปอร์เซีย ได้ประทานเสรีภาพบางประการให้หัวหน้าชาติฮีบรู ประมวลบัญญัติความเชื่อ
เดมิของตนคือคัมภีร์เดิมห้าเล่มแรกและยกสังคายนาขึ้นใหม่ เช่น การกล่าวถึงเรื่องพระยะโฮวาห์ การสร้าง
โลก การตกเป็นเชลยในอียิปต์ เรื่องโมเสสพาหนี เรียกความเชื่อนี้ว่า ยิว ชาติยิวไม่มีกษัตริย์เหมือนแต่ก่อน 
จึงได้ตั้งหัวหน้านักบวชเป็นปุโรหิตสถิตในกรุงเยรูซาเล็ม มีอำนาจปกครองชนชาติยิว (เสฐียรโกเศศ-นาคะ
ประทีป, 2507 : 5-6) ต่อมาปาเลสไตน์ได้ตกเป็นเมืองขึ้นของชาติโรมัน ชาวยิวอยู่ภายใต้อำนาจการกดขี่
ของกรุงโรม ชาวยิวถูกกองทหารโรมันเยียบย่ำอยู่ตลอด ทหารโรมันไปถึงไหนที่นั่นต้องนองเลือด โรมันเข้า
มายึดครอง พร้อมทั้งให้เคารพบูชาพระรูปจักรพรรดิแห่งกรุงโรมซึ่งเป็นเทวราช แต่ชาวยิวไม่ยอมและ
แสดงอาการต่อต้านอย่างบ้าคลั่งดื้อดึงไม่ยอมเคารพบูชา  
 เมื่อชาวยิวแสดงอาการกระด้างขัดขืนเรื่องเช่นนี้อยู่บ่อยๆ ในที่สุดชาวโรมันก็มีการเฆี่ยนตีหรือ
ประหารชีว ิต ชาวยิวต้องถูกลงโทษรับทุกข์ทรมานแสนสาหัส ตกอยู ่ในฐานะที ่ยากลำบาก ซึ ่งใน
สถานการณ์เช่นนี้ ชาวยิวยังเชื่อมันและใฝ่ฝันอยู่เสมอถึงเรื่อง พระเมสสิยาห์ ทีเ่ชื่อกันว่าเป็นบุตรของ พระ
ยะโฮวาห์ ผู้ลงมาเพื่อช่วยชาติของตนให้พ้นทุกข์ แต่ชาวยิวไม่รู้ว่าพระเมสสิยาห์จะมาถึงเมื่อใดและมี
ลักษณะเป็นอย่างไร ก่อนจะถึงวันนั้นชาวยิวคงต้องตายกันหมด  
 ด้วยเหตุนี้ จึงทำให้ชาวยิวมีความคิดแตกแยกออกเป็น 2 พวก คือ พวกซีลอต มีแนวคิดว่า เพื่อ
เร่งให้วันอันเป็นความหวังมาถึงโดยเร็ว ต้องใช้กำลังรุนแรงเข้าต่อสู้ด้วยอาวุธกับพวกโรมัน  เป็นการนอง
เลือดในหมู่เพ่ือนร่วมชาติของตน ส่วนชาวยิวอีกกลุ่มมีจิตใจเข้มแข็ง มีทัศนะว่าอาณาจักรแห่งสันติจะอุบัติ
ขึ้นได้ก็ด้วยวิธีสันติเป็นปัจจัย ชาวยิวกลุ่มนี้จึงอ้อนวอนประชาชนร่วมชาติให้ต่อสู้เอาชนะใจตนเอง ดีกว่า
ไปต่อสู้เอาชนะอำนาจของโรมัน (พระยาอนุมานราชทน (ยง เสฐียรโกเศศ), 2532 : 163-164) 
 ชาวยิวกลุ่มรักสันติเชื่อว่า การที่ชาติยิวหรืออิสราเอลต้องประสบความยากเข็ญแสนสาหัส การตก
ไปเป็นเชลยของชาติต่างๆ นั้น เนื่องมาจากการประพฤติแต่บาปหยาบช้าผิดแผกแยกไปจากบัญญัติของ 
พระยะโฮวาห์ ซึ่งเชื่อมั่นว่าพระองค์จะส่งพระเมสสิยาห์ลงมาปราบปรามศัตรูให้สูญสิ้น ทำให้ชาติยิวเป็น
เจ้าโลกในเวลาเดียวกันนั่นเอง ทารกยิวคนหนึ่งได้อุบัติขึ้นในโลกชื่อ โยชูวา หรือ เยซู ในปีที่ 1 แห่งคริสต
ศักราช ครั้นเจริญวัยขึ้นก็ปรากฏว่าเป็นผู้เฉลียวฉลาดอย่างมหัศจรรย์ พระเยซูได้บรรลุภูมิเป็นพระคริสต
เจ้า (คริสต์ แปลว่า ผู้เปลื้องทุกข์) พระองค์ทรงสั่งสอนเหล่าสาวกให้ประพฤติแต่ความดี มีใจเมตตากรุณา 
และให้มีความภักดตี่อพระเจ้า (นงเยาว์ ชาญณรงค์, 2549 : 373) 
 พระเยซูเป็นผู้นับถือศาสนายิว แตพ่ยายามปรับคัมภีร์เดิมให้สมบูรณ์ยิ่งขึ้น ใช้วิธีการสอนแบบให้ผู้
ที่ได้รับฟังมีความเข้าใจง่ายขึ้น สอนให้สาวกมีความเมตตากรุณา ให้อภัยแก่ศัตรู รวมไปถึงคำสอนที่เป็น
ปฏิปักษ์ต่อโมเสสศาสดาของตน อาทิ ในบัญญัติของโมเสสให้สามีภรรยาขาดจากกันได้ แตพ่ระเยซสูอนว่า



14 
 

ไม่ให้มีการหย่าขาดจากกัน โมเสส ไดว้างบัญญัติเคร่งครัดว่า มนุษย์ต้องหยุดงานในวันสะบาโต แตพ่ระเยซู
สอนว่า ไม่ให้เคร่งครัดในเรื่องนี้ ถ้ามีคนเจ็บป่วยมารักษาในวันสะบาโตก็รักษาให้ พระเยซูยังกล่าวโจมตี
นักบวชปุโรหิตยิวว่าเป็นพวกหน้าซื่อใจคด ปิดพิภพสวรรค์ไว้ไม่ให้มนุษย์เข้าถึง อีกท้ัง พวกนักบวชยังกล่าว
อ้างตนเองเป็นคนนำทางให้มนุษย์ แต่ตัวเองกลับตาบอดเสียเอง พระเยซูยังได้ประกาศความเชื่อใหม่ว่า 
ตนเป็นผู้ที่จะพาคนทั้งปวงไปสู่สวรรค์หรืออาณาจักรแห่งพระเจ้า 
 พระเยซูได้ประกาศศาสนาใหม่โดยอ้างตนว่าเป็นบุตรของพระเจ้า ดังที่มีคำทำนายไว้ในคัมภีร์เดิม 
แต่นักบวชปุโรหิตยิวและชาวยิวบางกลุ่มไม่พอใจ เพราะเขาเหล่านั้นเชื่อว่าพระเมสสิยาห์ที่จะลงมาตรัส 
จะต้องเป็นบุรุษผู้แกล้วกล้าสามารถเป็นนักรบ ส่วนพระเยซูคริสต์เป็นแค่ชาวชนบทไม่มีฤทธิ์เดช อีกท้ัง ยัง
สั่งสอนมนุษย์ให้ยกโทษแก่ศัตรูของตนและมีความกรุณาเมตตา ผิดความนิยมและไม่มีความน่าเชื่อถือ จึงมี
การฟ้องร้องผู้ปกครองกรุงเยรูซาเล็มให้กำจัดพระเยซูคริสต์เสีย โดยอ้างว่ามั่วสุมชุมนุมคนจะก่อการกำเริบ
ขึ้นเพ่ือปลีกตนให้พ้นจากอำนาจโรมัน  
 ท้ายที่สุด พระเยซูก็ถูกพลเมืองส่วนมากเรียกร้องให้ผู้ปกครองเมืองตัดสินประหารชีวิต โดยการ
ตรึงใส่ไม้กางเขน ซึ่งเป็นวิธีประหารชีวิตในสมัยนั้น การที่พระเยซูยอมถูกตรึงบนไม้กางเขนเช่นนี้ พวกศิษย์
และสาวกถือว่า พระเจ้าทรงมหากรุณาแก่สัตว์โลก จึงประทานพระบุตรมาไถ่โทษบาปของมนุษย์ โดยพลี
ชีวิตพระบุตรของพระองค์ให้ พระเยซูได้สิ้นพระชมม์ด้วยวัยเพียง 30 ปี พระองค์ได้เกิดใช้ชีวิตและได้ตาย
ในศาสนายิว หลังจากสิ้นพระชนม์ได้มีข่าวเรื่องราวที่เป็นอภินิหารแพร่กระจายไปทั่วแดนต่างๆ รวมทั้ง
อาณาจักรโรมันด้วย ทำให้ผู้คนเกิดความเลื่อมใสศรัทธามากยิ่งขึ้น (วิโรจน์ นาคชาตรี,2558 : 85-86) 
 ในเวลาต่อมา ซอล แห่งเมืองตารซูส (Saul of Tarsus) ภายหลังมีชื่อว่า ปอล หรือ นักบุญเปาโล 
เป็นชาวยิวและชาวนครของอาณาจักรโรมัน ซอลเป็นผู้มีการศึกษาดีและพูดภาษากรีกได้ แม้ในบางครั้งจะ
มีอารมณ์ฉุนเฉียวไม่ไว้หน้าใคร แต่ก็จัดได้ว่าเป็นรัฐบุรุษที่เยี่ ยม ซอลเป็นผู้สามารถในการจัดการสร้าง
ศาสนา ซอลได้ทำให้คติความเชื่อของยิวเปลี่ยนรูปโฉมแบบใหม่ ซอลได้เป็นผู้ประกาศศาสนาอันยิ่งใหญ่ว่า
ด้วยพระคริสต์ผู ้ทรงถูกตรึงบนไม้กางเขน ซอลได้จาริกเดินทางไปยังที่ต่างๆ แม้ในกรุงโรม ตลอดทั้ง
อาณาจักรโรมัน ซอลก็ไปประกาศศาสนาอย่างทั่วถึงและได้ประกาศแยกตัวออกจากยิว พร้อมกับตั้งชื่อ
ศาสนาใหม่ว่า คริสโต หรือ Christos ซึ่งเป็นภาษากรีก แปลว่า เจิมด้วยน้ำมันแล้ว ได้ประกาศว่า พระ
เยซ ูเป็นพระศาสดาของศาสนาคริสต์ การประดิษฐานคริสต์ศาสนาขึ้นเป็นศาสนาของโลก ก็ได้เริ่มเกิดขึ้น
เพราะซอลนั่นเอง (พระยาอนุมานราชธน (ยง เสฐียรโกเศศ), 2532 : 170-180) 
 ความหมายของศาสนาคริสต์ 
 คริสต์ หรือ Christ มาจากภาษาโรมันคือ Christius และคำนี้ก็มาจากภาษากรีกอีกต่อหนึ่ง คือ 
Christos ซึ่งแปลมาจากคำว่า Messiah หรือ เมสสิยาห์ ในภาษาอีบรู คำว่า เมสสิยาห์ แปลว่า พระผู้
ปลดเปลื้องทุกข์ภัยหรือพระผู้ช่วยให้รอด คือ รอดพ้นไม่ตกนรก จากคำพิพากษาในวันสุดท้ายหรือวัน
ตัดสินโลก เมื่อว่าโดยความหมายแล้ว เมสสิยาห์ ก็คือตัวแทนของพระจ้าบนพื้นพิภพ ดังนั้น คำว่า คริสต์ 
จึงเป็นศัพท์สูงดุจคำว่า ศาสดาพยากรณ์ (Dhammakaya Open University, 2007 : 319) 



15 
 

 ดังนั้น พระคริสต์ ก็คือ เมสสิยาห์ ในภาษาฮีบรู มีความหมายว่า ผู้ที่ได้รับการเจิมไว้หรือผู้ที่พระ
เจ้าได้เลือกไว้แล้ว เพื่อลงมาช่วยปลดเปลื้องความทุกข์ของมนุษย์ให้รอดพ้นจากบาป แล้วไปอยู่ในอาจักร
ขององค์เจ้าชีวิต คือ อาณาจักรแห่งพระเจ้าหรือสวรรค์ชั่วนิรันดร์ (Bible League International, 2561 : 
1971) 
 ทัศนะต่อความเชื่อเรื่องพระเจ้า 
 ศาสนาคริสต์ เป็นศาสนาเอกเทวนิยม เชื่อว่าพระเจ้าสร้างทุกสิ่งทุกอย่างด้วยคำพูด เมื่อพระองค์
พูดทุกสิ่งก็เกิดขึ้น ไม่ต้องมีเครื่องไม้เครื่องมืออุปกรณ์ในการสร้าง ตามพระคัมภีร์กล่าวว่าพระเจ้ามีอำนาจ
ที่สร้างโลกนี้ พระองค์รักและดูแลมนุษย์อยู่เสมอ (ไบเบิ้ลลีคนานาชาติ, 2560 : 6)  
 ชาวคริสต์เชื่อว่า พระเจ้ามาในโลกนี้ในคราบของพระเยซูและพระเยซูมาทำให้มนุษย์ได้รู้จักกับ
พระเจ้ามากขึ้นซึ่งเป็นข่าวดียิ่ง ทำให้มนุษย์แน่ใจว่าพระเจ้ารักทุกชีวิตและทำให้มนุษย์แน่ใจได้ว่าพระเจ้า
ยกโทษความผิดบาปให้กับมนุษย์เมื่อขอโทษ พระเจ้ายินดีต้อนรับเสมอ 
 พระเจ้ารักมนุษย์มาก จนไม่ยอมให้ชีวิตประจำวันของมนุษย์ตกอยู่ในกับดักแห่งความบาปและ
การกลัวความตาย เมื่อมนุษย์เชื่อเรื่องการตายและการฟื้นขึ้นมาจากความตายของพระเยซู ความตายก็ไม่
มีอำนาจอยู่เหนือมนุษย์อีกแล้ว เมื่อพระเยซูเป็นเพื่อนของมนุษย์พระองค์ช่วยมนุษย์ให้มีชีวิตที่ดีกว่าเดิม 
เป็นชีวิตที่พระเจ้าอยากให้มนุษย์ทุกคนมี (ไบเบิ้ลลีคนานาชาติ, 2560 : 56) 
 ตามพระคัมภีร์ยังกล่าวอีกว่า พระเจ้าสัญญาว่าจะปล่อยมนุษย์ออกจากบาปและความตาย การที่
พระเยซูลงมาเพื่อทำให้มนุษย์รู้จักกับพระเจ้ามากขึ้น มนุษย์ก็ควรจะแสดงให้ครอบครัวและเพื่อนรู้ว่า การ
ติดตามพระเยซูเป็นสิ่งที่ประเสริฐ เป็นสิ่งที่กล้าหาญ เป็นการแสดงความรักต่อพระเจ้า เมื่อตายแล้วพระ
เจ้าจะรับวิญญาณไปอยู่กับพระองค์บนสรวงสวรรค์มีความสุขนิรันดร (ดนัย ไชยโยธา, 2539 : 171) 
 ช่วงศตวรรษที่ 4 ได้มีความเชื่อว่าพระเจ้าทรงมี 3 ภาคในองค์เดียวกัน ได้แก่ พระบิดา คือ พระ
เจ้าผู้ทรงสถิตอยู่ในสวรรค์ ผู้ทรงสร้างโลกสรรพสิ่งและมนุษย์ ทรงรักมนุษย์มากกว่าสิ่งมีชีวิตอื่นๆ พระ
บุตร คือ พระเยซูคริสต์ซึ่งมีฐานะเป็นบุตรของพระเจ้าผู้เสด็จมาในโลกเพื่อไถ่บาปแก่มนุษย์ผู้หลงผิดให้กับ
คืนไปหาพระเจ้าได้ พระเยซูทรงมีธรรมชาติแท้จริงเป็นพระเจ้า พระจิต คือ พลังอำนาจของพระเจ้าอัน
เป็นพลังแห่งความรักที่เชื่อมพระบิดากับพระบุตรเข้าด้วยกัน เป็นพลังอำนาจของพระเจ้าที่ทรงแสดงต่อ
มนุษย ์เพ่ือดลบันดาลให้มนุษย์กลับใจมาประพฤติปฏิบัติตามแนวทางของพระเจ้า (Dhammakaya Open 
University, 2007 : 453) 
 สถานการณ์ของศาสนาคริสต์ในปัจจุบัน 
 ศาสนาคริสต์ เป็นศาสนาที่กระจายไปทั่วโลก ซึ ่งส่วนใหญ่จะอยู ่ในทวีปยุโรป อเมริกาและ
ออสเตรเลีย ซี่งสถานะของศาสนาคริสต์ทั่วโลก ในปี พ.ศ.2565 มีจำนวนผู้นับถือประมาณ 2,600 ล้านคน 
(Gordon-Conwell Theological Seminary, 2023 : 84) ชาวคริสต์เป็นกลุ่มศาสนาที่ใหญ่ที่สุดในโลก 
และเป็นศาสนาที่มีการเผยแผ่มากที่สุด ส่วนมากอยู่ในประเทศทางตะวันตก มีทุนมาก มีคนที่ได้รับการ
ฝึกฝนอบรมมาก อุทิศชีวิตเพ่ืองานเผยแผ่ศาสนาจริงจัง 



16 
 

 ในสมัยก่อนศาสนาคริสต์เป็นศาสนาที่ตามหลังการเมืองและการทหารเข้าไปสู่ประเทศนั้นๆ แต่ใน
ปัจจุบันความมุ่งหมายเด่นชัดที่เป็นการเมืองหรือการทหารของพวกเผยแผ่ได้ลดน้อยลง เพราะเหต ุการณ์
ของโลกได้เปลี่ยนแปลงไป ปัจจุบันได้มุ่งเข้าไปเผยแผ่ในประเทศที่ด้อยพัฒนาการ คือการตั้งโรงเรียน 
โรงพยาบาล โรงเลี้ยงเด็กกำพร้าและหอพัก เป็นต้น กล่าวได้ว่า ศาสนาคริสต์ในยุคปัจจุบัน แพร่หลายไป
ในส่วนต่างๆ ของโลกมากกว่าศาสนาอื่นๆ เพราะงานเผยแผ่อันเข้มแข็งนั่นเอง (สุชีพ ปุญญานุภาพ, 2534 
: 113-114) 
 ข้อมูลจากการสำรวจประเทศที่มีผู้นับถือศาสนาคริสต์มากที่สุด 10 ประเทศทั่วโลก มีดังนี ้
 1. สหรัฐอเมริกา 79.5% ต่อประชากร 331.9 ล้านคน เท่ากับ 263 ล้านคน 
 2. บราซิล 90.2% ต่อประชากร 214.3 ล้านคน เท่ากับ 193 ล้านคน 
 3. เม็กซิโก 95% ต่อประชากร 126.7 ล้านคน เท่ากับ 120 ล้านคน 
 4. ไนจีเรีย 50.8% ต่อประชากร 213.4 ล้านคน เท่ากับ 108 ล้านคน 
 5. ฟิลิปปินส์ 93.1% ต่อประชากร 113.9 ล้านคน เท่ากับ 106 ล้านคน 
 6. รัสเซีย 73.6% ต่อประชากร 143.4 ล้านคน เท่ากับ 105 ล้านคน 
 7. คองโก 95.7% ต่อประชากร 95.89 ล้านคน เท่ากับ 91 ล้านคน 
 8. เอธิโอเปีย 63.4% ต่อประชากร 120.3 ล้านคน เท่ากับ 76 ล้านคน 
 9. จีน 0.5% ต่อประชากร 1.412 พันล้านคน เท่ากับ 70 ล้านคน 
 10. เยอรมนี 70.8% ต่อประชากร 83.2 ล้านคน เท่ากับ 58 ล้านคน (EN.Wikipedia, 2023 : 
5/06/2566) 
 ในประเทศไทยมีผู้นับถือศาสนาคริสต์รวมกันในปี พ.ศ.2557 จำนวน 6.1 แสนคน ส่วนปี พ.ศ.
2561 มีจำนวน 7.6 แสนคน (สำนักงานสถิติแห่งชาติ กระทรวงดิจิทัลเพื่อเศรษฐกิจและสังคม , 2561 : 
16/06/2566) และข้อมูลการสำรวจปีล่าสุด พ.ศ.2564 มีผู้นับถือจำนวน 7.1 แสนคน คิดเป็นร้อยละ 1.21 
ของประชากรทั้งประเทศ (กรมการปกครอง, 2564 : 16/06/2566) 
 สรุป ศาสนาคริสต์เป็นศาสนาเอกเทวนิยม เป็นหนึ่งในศาสนาอับราฮัม เช่นเดียวกับศาสนายิว 
และศาสนาอิสลาม เพราะอับราฮัมเป็นส่วนหนึ่งของประวัติศาสนาในศาสนาของตน นับถือพระผู้เป็นเจ้า
เพียงพระองค์เดียว คือ พระยะโฮวาห์ หรือ พระยาห์เวห์ ถือกำเนิดขึ้นประมาณ พ.ศ.543 นับเป็นคริสต
ศักราชที่ 1 ในปาเลสไตน์ตอนเหนือ ปัจจุบันคือประเทศอิสราเอล 
 ศาสนาคริสต์ เป็นศาสนาที่สืบเนื ่องมาจากผลของการปรับปรุงหลักคำสอนของยิวหรือกฎของ
โมเสส ให้เป็นหลักคำสอนที่ประกอบด้วยความรัก ความเมตตา กรุณา ให้อภัยแก่ศัตรู มีความภักดีต่อพระ
เจ้า พระเยซูคริสต์พยายามปรับปรุงคัมภีร์เดิมให้สมบูรณ์ยิ่งขึ้น พระเยซูคริสต์ได้ประกาศความเชื่อใหม่ด้วย
การอ้างตนว่าเป็นบุตรของพระเจ้าหรือ พระเมสสิยาห์ ดังในคำทำนายไว้ในคัมภีร์เดิมคือผู้ที ่จะลงมา
ปลดปล่อยช่วยชนชาติฮีบรูให้พ้นจากความทุกข ์ซ่ึงจะนำพาเพ่ือนมนุษย์เข้าสู่อาณาจักรแห่งพระเจ้า  
 หลังสิ้นพระชนม์ เหล่าสาวกเชื่อว่าการสละพระชนม์ชีพของพระองค์ เป็นการไถ่โทษบาปแทน
มนุษย์ พระเยซูคริสต์ได้เกิด ได้ใช้ชีวิต ได้ตายในสถานะของชาวยิว ข่าวการสิ้นพระชนม์และข่าวเกี่ยวกับ



17 
 

เรื่องปาฏิหาริย์ของพระองค์ ได้แพร่กระจายไปทั่วดินแดนต่างๆ ตลอดทั้งอาณาจักรโรมัน ทำให้ผู้คนเกิด
ความเลื่อมใสศรัทธาในพระเยซูคริสต์เป็นจำนวนมาก 
 พระเยซูคริสต์ เป็นเพียงผู้ปรับปรุงคำสอนเดิมให้แปลกไปจากของยิว เป็นคำสอนใหม่เท่านั้น 
พระองค์ไม่ได้กล่าวถึงการตั้งศาสนาใหม่แต่อย่างใด แต่ผู้ที่ตั้งศาสนาใหม่คือ ซอล ซึ่งภายหลังได้เปลี่ยน
นามของตนใหม่ชื่อว่า ปอล หรือ นักบุญเปาโล ท่านเป็นผู้นำคำสอนของพระเยซูคริสต์มาทำให้คติความ
เชื่อของยิวเปลี่ยนรูปโฉมใหม่ ได้ประประกาศศาสนาอันยิ่งใหญ่ว่าด้วยพระเยซูคริสต์เป็นศาสดา พร้อมตั้ง
ชื่อศาสนาใหม่ว่า ศาสนาคริสต์ จึงถือว่านักบุญเปาโล คือ ผู้ที่ตั้งศาสนาคริสต์ให้ประดิษฐานไว้ในโลกและ
เป็นศาสนา 1 ใน 3 ของโลกจนถึงปัจจุบัน 
 

4. ศาสนาอิสลาม 
 ศาสนาอิสลามมีบทบาทต่อสันติภาพและเศรษฐกิจโลก เพราะแหล่งน้ำมันดิบที่นับว่าเป็นหัวใจ
ของเศรษฐกิจโลก ซึ ่งส่วนมากอยู ่ในแถบประเทศอาหรับและนับถือศาสนาอิสลาม คำว่า อิสลาม 
หมายความว่า การยอมรับศานติและความสงบสุข มีรายละเอียดดังต่อไปนี้ 
 ความเป็นมาของศาสนาอิสลาม 
 ศาสนาอิสลาม เป็นศาสนาประเภท เอกเทวนิยม ถือพระเจ้าสูงสุดเพียงองค์เดียว คือ อัลลอฮ์ 
(Allah) และเป็นหนึ่งศาสนาในกลุ่มศาสนาอับราฮัม (Abrahamic religions) คือ มีความเชื่อว่าพระเป็น
เจ้ามีหนึ่งเดียว เช่นเดียวกับศาสนายิว (ยูดาห์) ศาสนาคริสต์ ถือกำเนิดในภูมิภาคเอเชียตะวันตก ทั้งสาม
ศาสนาถือว่าบุคคลที่มีนามว่า อับราฮัม เป็นส่วนหนึ่งของประวัติศาสตร์ศาสนาตน ศาสนาอิสลามเกิดใน
ประเทศอาหรับเมื่อประมาณ พ.ศ.1110 โดยคิดตามวันรับโองการของนบี มุฮัมมัด (วิโรจน์ นาคชาตรี
,2558 : 76) 
 ประเทศอาหรับเป็นดินแดนทะเลทราย มีภูมิประเทศและดินฟ้าอากาศแตกต่างกัน กลางวันร้อน
จัด กลางคืนหนาวเหน็บ เมื่อสภาพอากาศเป็นเช่นนี้ นิสัยใจคอของชาวอาหรับเองก็แปรปรวน ชาวอาหรับ
เป็นชนชาติที่มีการปฏิสันถารต้อนรับแขกที่มาเยือนอย่างดีเลิศ แต่ในขณะเดียวกัน ถ้าเจ็บแค้นก็มีความ
อาฆาตพยาบาทอย่างรุนแรง ใครที่เป็นศัตรูกันก็จะแก้แค้นกันไปทั้งครอบครัว เป็นนักรบอย่างดุดัน
เหี้ยมโหด มีนิสัยดื้อดึง พูดตลกขบขัน เป็นเจ้าบทเจ้ากลอน (มูฮัมหมัด เนสะและ, 2563 : 2) 
 ดินแดนแห่งนี้เป็นดินแดนของชนชาวเบดูอิน (Bedouin) หรืออาหรับ เป็นชนชาติที่มีความ
เกี่ยวพันทางสายโลหิตกับชาวฮีบรู เป็นชนชาวพเนจรเร่ร่อนตามทะเลทรายแถบคาบสมุทรอาหรับ ดำรง
ชีพอยู่ด้วยการปศุสัตว์เป็นส่วนใหญ่ แยกกันอยู่เป็นพวกๆ (ดนัย ไชยโยธา, 2539 : 189) พวกนี้มาพบภูมิ
ประเทศแห่งหนึ่งเป็นที่แคบ มีภูเขาขนาบยู่ทั้งสองข้าง มีน้ำพุพุ่งสูงขึ้นในที่แคบนั้น จึงพากันเริ่มตั้งถิ่นฐาน
ขึ้นที่นั่น เพราะมีความอุดมสมบูรณ์ไม่มีวันแห้งแล้ว ผู้คนในแผ่นดินนี้จึงมีคตินับถือผีสางเทวดา กลุ่ม
พวกเบดูอินที่อยู่อาศัยในทะเลทรายแต่ละพวกแต่ละกลุ่ม ก็นับถือสิ่งอันเป็นสรณะของตนเป็นเฉพาะกลุ่ม
ไป เช่น เครื่องราง หินผา ต้นไม้ ดวงดาว และของขลังของศักดิ์สิทธิ์ที่นับถือร่วมกันในหมู่พวกเบดูอิน คือ  
หินด า 



18 
 

 หินดำก้อนนี้เป็นที่เคารพและกลัวเกรงมากในหมู่ชาว เบดูอิน ถือว่ามีเดชอำนาจอันร้ายแรง ซึ่ง
เป็นที่เลื่องลือกันทั่วไป ทำให้เกิดคณะนักบวชขึ้น คณะนักบวชมีหน้าที่จัดระเบียบการเดินทางมานมัสการ
หินอันศักดิ์สิทธิ์นี้ให้เป็นไปตามประเพณี ชาวเบดูอินไม่ว่าจะอยู่ที่ใดในทะเลทราย เมื่อถึงฤดูเทศกาลก็จะ
เดินทางมายังเมืองเมกกะนี้เพ่ือได้กราบไหว้ (พระยาอนุมานราชธน (ยง เสฐียรโกเศศ), 2532 : 191) 
 ต่อมา ได้พากันสร้างวิหารขนาดเล็กรูปสี่เหลี่ยมขึ้นในเมืองเมกกะที่ซึ่งหินดำอยู่นั้น ได้กลายเป็น
เทวสถาน เรียกว่า กาบะ (Kaaba) ซึ่งมีก้อนหินดำสูงราว 10 เมตร กว้างราว 12 เมตร ตั้งอยู่ตรงกลาง มี
ระเบียงล้อมรอบ มีเสาถึง 240 ต้น มีเทวรูปเก็บไว้ในเทวสถานนี้ถึง 360 องค์ เป็นเทพเจ้าของชาวอาหรับ
แต่ละพวกเก็บมารวมกันไว้ เทวสถานรูปสี ่เหลี ่ยมซึ่งเป็นที ่ประดิษฐานหินดำ จึงชื ่อว่า กาบะ ซึ ่งมี
ความสำคัญมาก ถือเป็นศูนย์กลางของชาวเบดูอินจะนัดพบกัน จิตใจของชาวเบดูอินมารวมกันอยู่ที่นั ่น 
นักบวชผู้ทำหน้าที่รักษาดูแลเทวสถานแห่งนี้ เรียกว่า โกรายซิตส์ หรือ โกเรอิส (Koreish) นักบวชพวกนี้
เป็นต้นคิดให้สร้างเมืองขึ้นเมืองหนึ่งรอบบริเวณเทวสถานกาบะ เมืองนี้ชื่อว่า เมกกะ หรือ มักกะฮ์ 
 แต่เมื่อศาสนาอิสลามเกิดขึ้นแล้ว ความนับถือในเรื่องต่างๆ แบบเก่าของชาวเบดูอิน เช่น การ
เคารพบูชาวิญญาณผีสางเทวดา การนับถือดวงอาทิตย์ ดวงจันทร์และดวงดาวต่างๆ ได้หมดไป เพราะ
อิสลามได้เข้ามาเผยแผ่เพื่อกำจัดลัทธิแห่งการบูชาผีสางเทวดา สอนว่าต้องมอบตนให้อัลลอฮ์เพียงองค์
เดียว ไม่ใช่มอบตนไว้กับเทพที่สิงอยู่บนเขาหรือต้นไม้ ไม่ใช่บูชาผีสางเทวดาชั้นต่ำ ไม่ใช่เซ่นไหว้ด้วยเลือด
เนื้อของสัตว์แล้วนำมาบูชาอ้อนวอนขอร้องอย่างเต้นแร้งเต้นกา ได้ทำลายความเชื่อเก่าและสถานที่บูชาผี
สางเทวดาทั้งหมด เหลือไว้เพียงแค่หินดำกาบะ ที่เชื่อกันว่ามีมานานตั้งแต่สมัยของท่าน นบี อิบราฮิม 
(พระยาอนุมานราชธน (ยง เสฐียรโกเศศ), 2532 : 194) 
 นบ ีมุฮัมมัด เป็นผู้ที่นับถือเทพประจำโคตร ซ่ึงท่านนบี มุฮัมมัด ใช้เรียกพระนามแทนพระองค์ว่า 
พระอัลเลาะห์ ซึ่งชนชาติอ่ืนๆ ก็รู้จัก แต่ขนานพระนามเรียกแตกต่างกันออกไปในแต่ละเมืองแต่ละยุคสมัย 
ซ่ึงในครั้งอดีตศาสดาพยากรณ์ผู้ยิ่งใหญ่ คือ อับราฮัม โมเสส และ พระเยซู ได้ประกาศให้ประชาชนอยู่พ้น
ทะเลทรายไป เป็นที่เคารพศรัทธาไปทั่วทุกหัวเมืองใหญ่ หลังจากท่ี นบ ีมุฮัมมัด ผู้เป็นศาสดาได้รับโองการ
ของพระผู้เป็นเจ้าจากเทวทูต เพื่อนำไปสั่งสอนประชาชน จึงได้เริ่มสอนและได้สั่งให้ประชาชนทำลายรูป
เคารพเพราะถือว่าเป็นเรื่องงมงาย ให้นับถืออัลลอฮ์เพียงองค์เดียว  
 แต่ถูกต่อต้านจากชาวเมืองมักกะจึงหนีไปเมือง ยาถริบ ณ ที่นี้เองเป็นสถานที่วางแผนการกล
ยุทธวิธีในการสงครามและการเผยแผ่หลักศาสนา เปลี่ยนชื่อเมืองยาถริบใหม่เป็น เมดินา ซึ่งแปลว่า พระ
นครแห่งศาสดาพยากรณ์ ซึ่งในภายหลังได้นำกองทัพของอัลลอฮ์กลับมายึดเมืองเมกกะได้สำเร็จ หลังจาก
ท่านนบีมุฮัมมัด สิ้นชีพไป สาวกของท่านสามารถครอบครองความเป็นใหญ่ในดินแดนอาหรับ อียิปต์ 
ปาเลสไตน์ ซีเรีย แบบิโลเนีย เปอร์เซีย ตลอดจนดินแดนตามชายฝั่งตอนเหนือของทวีปแอฟริกาไว้ได้หมด 
จนทำให้ศาสนาอิสลามเจริญแพร่หลายอย่างใหญ่หลวงเป็นศาสนาโลก (พระยาอนุมานราชธน (ยง เสฐียร
โกเศศ), 2532 : 199-201) 
 ในแง่มุมของชาวมุสลิมเชื่อว่าการอุบัติขึ้นของศาสนาอิสลามในดินแดนอาหรับ ไม่ได้เริ่มต้นที่
ท่านนบี มุฮัมมัด ในคริสต์ศตวรรษที่ 6 แต่เริ่มต้นที่อัลลอฮ์ เช่นเดียวกับคัมภีร์ปฐมกาลภาคพันธสัญญาเดิม



19 
 

ที่เริ่มต้นด้วยคำว่า “ในตอนแรกเริ่ม พระเจ้าสร้างแผ่นดินและท้องฟ้า...” ชาวมุสลิมมีความเข้าใจทำนอง
เดียวกัน เพียงแต่เปลี่ยนพระนามพระเจ้าเป็น อัลลอฮ ์เท่านั้น จริงๆ แล้วคำว่า อัลลอฮ์ หมายถึง พระเจ้า
พระองค์นั้น ในความหมายว่ามีพระองค์เดียวเท่านั้น ไม่มีพระองค์อ่ืน (มูฮัมหมัด เนสะและ, 2563 : 1-4) 
 ความหมายของศาสนาอิสลาม 
 อิสลาม เป็นคำภาษาอาหรับ แปลว่า การยอมจำนน การปฏิบัติตาม การนอบน้อม เมื่อนำคำว่า 
อิสลาม มาเป็นชื่อของศาสนาจึงมีความหมายว่า เป็นศาสนาแห่งการยอมนอบน้อม ยอมจำนนต่อพระผู้
เป็นเจ้า คือ อัลลอฮ์ คำว่า อิสลาม มีรากศัพท์เดิมหมายถึง สันติ ในความหมายที่สมบูรณ์ หมายถึง สันติ
สุขอันสมบูรณ์ที่มาจากการยอมรับนับถือในอัลลอฮ ์ ผู้ที่นับถือศาสนาอิสลามหรือศาสนิกชนของศาสนา
อิสลาม เรียกว่า มุสลิม (มูฮัมหมัด เนสะและ, 2563 : 1)  
 สันติ เป็นนามของศาสนาที่มุสลิมนับถือ หมายถึง การนอบน้อมตนเองไปยังพระประสงค์
ของอัลลอฮ์ (มุนีเราะฮฺ บินตุ อับดุลเฆาะฟูรฺ , 2525 : 54) หรือในแง่ของการแสดงความภักดี อิสลาม 
แปลว่า มอบชีวิตไว้ในพระองค์ ถือว่าเป็นหัวใจของศาสนา ในแง่ของรูปแบบแสนยานุภาพทางศาสนา คำ
ว่า อิสลาม ก็เป็นความหมายว่า กองทัพของพระอัลลอฮ ์(พระยาอนุมานราชธน (ยง เสฐียรโกเศศ), 2532 
: 200) 
 ทัศนะต่อความเชื่อเรื่องพระเจ้า 
 ศาสนาอิสลามเป็นศาสนาฝ่ายเอกเทวนิยม คือ เชื่อในพระผู้เป็นเจ้าเพียงองค์เดียวเท่านั้น เชื่อว่ามี
พระเจ้าสร้างโลก เป็นใหญ่ในโลก พระนามวิสามัญของพระผู้เป็นเจ้าในศาสนาอิสลาม คือ อัลลอฮ์ มุสลิม
ทุกนามทุกคนต้องเชื่อว่าพระองค์ทรงเอกะ ทรงมีมาแต่ดั้งเดิม ทรงมีตลอดกาล ทรงเป็นองค์ต้นและทรง
เป็นองค์สุดท้าย (มุนีเราะฮฺ บินตุ อับดุลเฆาะฟูรฺ, 2525 : 54) 
 พระองค์ทรงบันดาลทุกสิ่งทุกอย่าง ไม่มีสิ่งใดเกิดข้ึนมาเองโดยลำพัง อำนาจของสิ่งนั้นแท้จริงแล้ว
พระองค์ทรงไว้ซึ่งเดชานุภาพ ทรงไว้ซึ่งอำนาจอันสูงสุด ทรงเอกสิทธิ์ในการปกครองและการบริหาร ทรง
เป็นที่พ่ึงของทุกสรรพสิ่ง ทรงกำหนดการดำเนินชีวิตของมนุษย์ สัตว์ รวมทั้งสรรพสิ่งทั้งมวล 
 พระองค์ทรงสัพพัญญู ทรงพระปรีชา ทรงปกาศิต ทรงนิรันดร์ ทรงดำรงโดยพระองค์เองไม่อาศัย
ปัจจัยอื่น ทรงแตกต่างไปจากทุกๆ สิ่ง พระองค์ทรงไร้ตัวตน พระองค์ไม่ให้กำเนิด พระองค์ไม่ถูกกำเนิด 
พระองคไ์มใ่ช่สสารวัตถุ ไม่ใช่พลังงาน ไมใ่ช่นามธรรม ไมใ่ช่รูปธรรม 
 พระองค์ทรงมีอยู่อย่างแน่นอน ทรงพ้นไปจากญาณวิสัยของมนุษย์ที่จะพึงสัมผัส สื่อสัมผัสที่
มนุษย์มีอยู่นั้น ไม่มีประสิทธิภาพพอที่จะสัมผัสพระองค์ พระองค์ทรงมองเห็นทุกๆ สิ่ง แต่ไม่มีใครสามารถ
มองเห็นพระองค ์(กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม, 2554 : 52) 
 มุสลิมต้องทำหน้าที่ต่อพระผู้เป็นเจ้า ซึ่งเป็นหน้าที่สำคัญที่มนุษย์มีต่อพระผู้เป็นเจ้าหรืออัลลอฮ์ 
คือการมีศรัทธาต่อพระองค์ โดยแสดงออกด้วยการยึดมั่นในหลักศรัทธา เรียกว่า รุกนอีมาน คือ หลักการ
หรือบทบัญญัติที่มุสลิมทุกคนจะต้องศรัทธายึดมั่น และหลักปฏิบัติ เรียกว่า รุกนอิสลาม คือ หลักการหรือ
บทบัญญัติที่มุสลิมทุกคนจะต้องปฏิบัติตาม (ดนัย ไชยโยธา, 2539 : 208) 
 



20 
 

 สถานการณ์ของศาสนาอิสลามในปัจจุบัน 
 ศาสนาอิสลาม มีประวัติแพร่หลายไปควบคู่กับการเมืองและการทหารโดยมาก กล่าวคือ เมื่อ
กองทัพของอิสลามไปถึงและยึดครองที่ไหนไว้ได้ พลเมืองของถิ่นนั้นย่อมกลายเป็นผู้นับถืออิสลามไปใน
ที่สุด (สุชีพ ปุญญานุภาพ, 2534 : 112) ศาสนาอิสลามเป็นศาสนาที่เติบโตเร็วที่สุดในโลก เหตุที่ประชากร
มุสลิมทั่วโลกมีอัตราการเจริญเติบโตเร็วกว่าประชากรศาสนาอื่นๆ เนื่องจากมุสลิมส่วนใหญ่อยู่ในวัยหนุ่ม
สาวและมีอัตราการเกิดค่อนข้างสูง (Anne Ball, 2015 : 4) ชาวมุสลิมมีประชากรเป็นอันดับสองรองจาก
ชาวคริสต์ ด้วยจำนวน 1,800 ล้านคน หรือ 24% ของประชากรโลก ทำให้มีการคาดการณ์ว่าระหว่างปี 
พ.ศ.2573 หรือ ค.ศ.2030 จะมีทารกที่เกิดจากชาวมุสลิม ประมาณ 225 ล้านคน มากกว่าชาวคริสต์
เล็กน้อย ในช่วงเวลาเดียวกันนั้น จำนวนชาวมุสลิมซึ่งเป็นกลุ่มศาสนาหลักที่มีประชากรอายุน้อยและมี
ภาวะอัตราการเกิดของประชากรมากที่สุด คาดว่าจะเพ่ิมข้ึน 70%  

ด้วยเหตุนี้ ตามการคาดการณ์ของ Pew Research Center ภายในปี ค.ศ.2060 จำนวนชาว
มุสลิมจะมีจำนวนประชากร 3.0 พันล้านคน หรือ 31% ของประชากรทั่วโลก (Pew Research Center, 
2019 : 54) 
 โดยข้อมูลจากการสำรวจประเทศที่มีชาวมุสลิมมากที่สุด 10 ประเทศท่ัวโลก มีดังนี้ 
 1. อินโดนีเซีย 86.1% ต่อประชากร 273.8 ล้านคน เท่ากับ 235 ล้านคน 
 2. ปากีสถาน 97% ต่อประชากร 231.4 ล้านคน เท่ากับ 224 ล้านคน 
 3. บังคลาเทศ 89% ต่อประชากร 169.4 ล้านคน เท่ากับ 150 ล้านคน 
 4. ไนจีเรีย 50% ต่อประชากร 213.4 ล้านคน เท่ากับ 106 ล้านคน 
 5. อียิปต์ 90% ต่อประชากร 109.3 ล้านคน เท่ากับ 98 ล้านคน 
 6. อิหร่าน 98% ต่อประชากร 87.92 ล้านคน เท่ากับ 86 ล้านคน 
 7. ตุรเกีย 99.8% ต่อประชากร 84.78 ล้านคน เท่ากับ 84 ล้านคน 
 8. แอลจีเรีย 99% ต่อประชากร 44.18 ล้านคน เท่ากับ 43 ล้านคน 
 9. อัฟกานิสถาน 99% ต่อประชากร 40.1 ล้านคน เท่ากับ 39 ล้านคน 
 10. ซ ูดาน 70% ต่อประชากร 45.66 ล ้านคน เท่าก ับ 31 ล ้านคน (ว ิก ิพ ีเด ีย , 2564 : 
12/06/2566) 
 ในประเทศไทยมีประชากรทีน่ับถือศาสนาอิสลามรวมกันเมื่อปี พ.ศ.2557 จำนวน 2.3 ล้านคน ใน
ปี พ.ศ.2561 มีผู้นับถือจำนวน 3.6 ล้านคน (สำนักงานสถิติแห่งชาติ กระทรวงดิจิทัลเพื่อเศรษฐกิจและ
สังคม, 2561 : 8/06/2566) และข้อมูลการสำรวจล่าสุดเมื่อ พ.ศ.2564 มีผู้นับถือจำนวนร้อยละ 5.41 
หรือเท่ากับ 3.8 ล้านคน (สำนักจุฬาราชมนตรี, 2564 : 16) 
 ประชากรมุสลิมเพิ่มขึ้นเรื่อยๆ เพราะความเข้มงวดในสังคมมุสลิมที่ไม่ยอมให้คนในออกแต่ให้คน
นอกเข้า เช่น การห้ามเปลี่ยนศาสนาตามคู่สมรส คนต่างศาสนาจะแต่งงานกับมุสลิมได้ต้องเปลี่ยนมาเป็น
มุสลิมก่อน ประเทศที่นับถืออิสลามจะคอยช่วยเหลือกัน ร่วมมือกันในด้านต่างๆ ในเมื่อมีปัญหากับ
ประเทศต่างศาสนา รวมถึงประเทศนับถืออิสลามส่วนมากมีทรัพยากรธรรมชาติมากมาย เช่น น้ำมัน แก๊ส 



21 
 

และแร่ธาตุต่างๆ จนกลายเป็นฐานเสียงสำคัญบนเวทีโลก (Dhammakaya Open University, 2007 : 
437) 
 สรุป ศาสนาอิสลาม เป็นศาสนา เอกเทวนิยม เป็นหนึ่งในศาสนา อับราฮัม เช่นเดียวกับศาสนา
ยิวและศาสนาคริสต์ เพราะอับราฮัมเป็นส่วนหนึ่งของประวัติศาสนาในศาสนาของตน นับถือพระผู้เป็นเจ้า
เพียงพระองค์เดียว คือ อัลลอฮ์ อิสลามถือกำเนิดขึ้นประมาณ พ.ศ.1133 หรือช่วงคริสต์ศตวรรษที่ 6 ใน
ประเทศอาหรับ ปัจจุบันคือ ประเทศซาอุดิอารเบีย 
 ศาสนาอิสลาม ได้เข้ามาปฏิวัติลบล้างระบบความเชื่อดั้งเดิมของชาวอาหรับด้วยการกำจัดลัทธิ
แห่งการบูชาผีสางเทวดาที่ชาวอาหรับเคารพนับถือในขณะนั้น สอนให้เชื่อในอัลลอฮ์เพียงองค์เดียว ศาสนา
อิสลามได้สร้างกองทัพอิสลามยึดเมืองต่างๆ แถบคาบสมุทรอาหรับ รวมไปถึงดินแดนตามชายฝั่งตอน
เหนือของทวีปแอฟริกาและตอนกลางของประเทศสเปน ตลอดจนประเทศฝรั่งเศสทั้งประเทศ ทำให้
ศาสนาอิสลามเจริญแพร่หลายจนเป็นศาสนา 1 ใน 3 ของโลก 
 อิสลามเป็นศาสนาฝ่ายเอกเทวนิยม ยึดมั่นในอัลลอฮ์เพียงองค์เดียว อัลลอฮ์ทรงบันดาลทุกสิ่งทุก
อย่างในโลก รวมถึงมนุษย์และสัตว์ทั้งมวล พระองค์ทรงไร้ตัวตน ทรงพ้นวิสัยของมนุษย์ที่จะมองเห็นหรือ
สัมผัสได้ ทรงสถิตอยู่ทุกหนแห่ง มุสลิมต้องทำหน้าที่สำคัญต่อพระองค์ด้วยการยึดมั่นศรัทธาในพระองค์ 
ปฏิบัติตามบทบัญญัตขิองศาสนา 
 ปัจจุบันชาวมุสลิมมีประชากรเป็นอันดับ 2 รองจากชาวคริสต์ ด้วยจำนวน 1,800 ล้านคนทั่วโลก 
และในทศวรรษหน้าคาดว่าจะมีประชากรมากกว่าชาวคริสต์ และมีประชากรเป็นอันดับหนึ่งในโลก 
เนื่องจากว่าศาสนาอิสลามมีการเติบโตรวดเร็วที่สุดในโลก มีอัตราการเพิ่มประชากรสูงในวัยหนุ่มสาว
มากกว ่าศาสนาอื ่นๆ รวมทั ้งอ ิสลามเป ็นประเทศที ่ม ีอำนาจบนเวทีโลกท ั ้ งด ้านเศษฐกิ จและ
ทรัพยากรธรรมชาติ เช่น น้ำมัน แก๊ส แร่ธาตุมากมาย จึงทำให้ศาสนาอิสลามมีความเข้มแข็งท ั้งในด้าน
ศาสนา การเมือง เศษฐกิจและสังคม 
 

5. สรุปท้ายบท 
 ศาสนาทั้ง 4 นี้ มีแหล่งกำเนิดอยู่ในทวีปเอเชียเหมือนกัน ดังนี้ 
 ศาสนาพราหมณ-์ฮินดูและศาสนาพุทธ เกิดข้ึนในเอเชียใต้หรือในดินแดนที่เรียกว่า ชมพูทวีป โดย
สรุปได้ดังนี้ คือ 
 ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู เป็นศาสนา พหุเทวนิยม คือ นับถือเทพเจ้าหลายองค์ เพราะเกิดจากการ
ผสมผสานของวัฒนธรรมตามยุคสมัยต่างๆ เช่น การผสมผสานกันระหว่างชาวดราวิเดียนและชาวอารยัน 
ทำให้ความเชื่อและวิถีชีวิตที่ผสมกลมกลืนกัน กลายเป็นอารยธรรมแม่น้ำสินธุ ได้เกิดคัมภีร์พระเวทขึ้น 
ชาวอารยันจึงได้มีการแบ่งวรรณะ เพื่อสงวนความบริสุทธิ์ของเชื้อสายไว้ จึงบัญญัติห้ามพวกตนสมสู่กับ
พวกดราวิเดียน แต่ยังไม่ชัดเจนมากนักในยุคแรก ต่อมาประมาณ 100 ปีก่อนพุทธกาล พวกพราหมณ์
ได้รับการพัฒนาด้วยการเข้าศึกษาความรู้จากนครตักศิลา ได้พัฒนาความเชื่อแบบพหุเทวนิยมมาเป็นความ
เชื่อแบบอติเทวนิยม คือเชื่อเทพเจ้าหลายองค์ แต่มีเพียงองค์เด ียวที่เป็นใหญ่กว่าเทพทั้งปวง ได้มีการแบ่ง



22 
 

ชั้นวรรณะอย่างชัดเจนเป็น 4 วรรณะ คือ กษัตริย์ พราหมณ์ แพศย์และศูทร ต่อมาภายหลังจากความเชื่อ
แบบอติเทวนิยมได้กลายเป็นเอกเทวนิยม คือ พระพรหม เป็นเทพเจ้าผู้เป็นใหญ่ในจักรวาล เทพองค์อื่น
เป็นเพียงบริวารของพระพรหมเท่านั้น ประมาณ พ.ศ.200 ได้แยกตัวออกศาสนาเก่าไปตั้งลัทธิใหม่ โดยได้
เพิ่มเติมขยายหลักการจากศาสนาเดิมตามทัศนะของตน ตามความนิยมในสังคมสมัยนั้น เพื่อต่อสู ้กับ
ศาสนาใหม่ คือ ศาสนาพุทธ ซึ่งกำลังรุ่งเรืองสูงสุดในสมัยนั้น การปรับปรุงทำให้ศาสนาพราหมณ์กลายเป็น
ศาสนาฮินดู โดยการนำเอาความเชื่อของพุทธมารวมเป็นของตน เช่น การสร้างอวตารเพื่อรวมเทพเจ้าที่
เกิดขึ้นใหม่หลายองค์มาขึ้นกับพระพรหม พราหมณ์ได้เปลี่ยนความเชื่อแบบเอกเทวนิยมมาเป็นพหุเทวนิ
ยมเหมือนเดิม เรียกว่า ตรีมูรติ ได้แก่ พระพรหม พระศิวะและพระวิษณุ จนมาถึงสมัยปุราณะราว พ.ศ.
861 ศาสนาฮินดูได้แตกแยกเป็นนิกายมากมาย มีข้อปฏิบัติที่เสื่อมทรามลง แต่ละนิกายต่างยกย่องเทพเจ้า
ฝ่ายตน ดูหมิ่นเทพเจ้าของนิกายฝ่ายอื่น จนไดก้ลับมาฟ้ืนฟูอีกครั้ง เป็นยุคที่ศาสนาพุทธเสื่อมลง  
 ศาสนาพุทธ เกิดในดินแดนชมพูทวีป ในยุคสมัยที่เต็มไปด้วยนักปราชญ์ ศาสดาจารย์เจ้าลัทธิ
ต่างๆ ซึ่งแต่ละท่านมีความสามารถทั้งด้านความรู้และชื่อเสียง พระพุทธเจ้าได้ปฏิวัติคำสอนบางอย่างของ
ศาสนาพรามหณ์ซึ่งขัดแย้งกับความเชื่อเดิม ทำลายระบบวรรณะ ยกเลิกการบูชายัญ ปฏิเสธการมีอยู่ของ
พระเจ้า ซึ่งมีหลักคำสอนขัดแย้งกับศาสนาเทวนิยมเกือบทุกประการ คำสอนที่เป็นแก่นแท้ทางศาสนาไม่
เคยปรากฏในศาสนาอื่นๆ เรียกว่า มัชฌิมาปฏิปทา ซึ่งเป็นแนวทางพัฒนากายและใจให้มีชีวิตที่สมบูรณ์
และสมดุลกัน เน้นคุณธรรมข้อปัญญา คือ การเพียรพยายามฝึกอบรมปัญญาเพื่อเข้าถึงจุดหมายของ
ศาสนาด้วยเรี่ยวแรงของตน เน้นหลักสันติเป็นสำคัญ ได้แก่ สันติระดับต้น คือ การรักษากายและวาจาให้
สงบโดยการปฏิบัติตามหลักศีลธรรม สันติระดับสูงสุด คือ นิพพาน ไดแ้ก่ ความไม่ยึดมั่นถือมั่น ใจอยู่เหนือ
ความสุขความทุกข ์เป็นความสงบเหนือความสงบใดๆ ไม่เจือปนด้วยภาวะของโลกียะ 
 ศาสนาคริสต์และอิสลาม เกิดขึ ้นในเอเชียตะวันตกเฉียงใต้ ในดินแดนทะเลทรายที่เรียกว่า 
ตะวันออกกลาง โดยสรุปได้ดังนี้ คือ 
 ศาสนาคริสต์ เป็นหนึ่งในศาสนาอับราฮัม เช่นเดียวกับศาสนายิวและศาสนาอิสลาม ถือกำเนิดขึ้น
ในปาเลสไตน์ตอนเหนือ ปัจจุบันคือประเทศอิสราเอล ศาสนาคริสต์มาจากผลของการปรับปรุงหลักคำสอน
ของยิวหรือกฎของโมเสส ให้เป็นหลักคำสอนที่ประกอบด้วยความรัก ความเมตตากรุณา ให้อภัยแก่ศัตรู 
ให้มีความภักดีต่อพระเจ้า พระเยซูคริสต์พยายามปรับปรุงคัมภีร์ เดิมให้สมบูรณ์ยิ่งขึ้น พระเยซูคริสต์ได้
ประกาศความเชื่อใหม่ด้วยการอ้างตนว่าเป็นพระเมสสิยาห์ จะนำพาเพื่อนมนุษย์เข้าสู่อาณาจักรแห่งพระ
เจ้า พระองค์สิ้นพระชนม์ด้วยวัย 30 ปี เหล่าสาวกถือว่าการสละพระชนม์ชีพของพระองค์เป็นการไถ่โทษ
บาปแทนมนุษย์ พระเยซูคริสต์ ได้เกิด ได้ใช้ชีวิต ได้ตายในสถานะของชาวยิว พระเยซูคริสต์เป็นเพ ียงผู้
ปรับปรุงคำสอนเดิมให้แปลกไปจากของยิวเป็นคำสอนใหม่เท่านั้น ไม่ได้เป็นผู้ตั้งศาสนาใหม่แต่อย่างใด แต่
ผู้ที่ตั้งศาสนาใหม่ คือ ซอลหรือนักบุญเปาโล ท่านเป็นผู้นำคำสอนของพระเยซูคริสต์มาทำให้คติความเชื่อ
ของยิวเปลี่ยนรูปโฉมใหม่ ได้ประประกาศศาสนาอันยิ่งใหญ่ ว่าด้วยพระเยซูคริสต์เป็นศาสดา ตั้งชื่อศาสนา
ใหม่ว่า ศาสนาคริสต์ 



23 
 

 ศาสนาอิสลาม เป็นหนึ่งในศาสนาอับราฮัม เช่นเดียวกับศาสนายิวและศาสนาคริสต์ ศาสนา
อิสลามได้ปฏิวัติลบล้างระบบความเชื่อดั้งเดิม ด้วยการกำจัดลัทธิแห่งการบูชาผีสางเทวดาของชาวอาหรับ 
เชื่อในอัลลอฮ์เพียงองค์เดียว นบ ีมุฮัมมัด ไดต้ั้งกองทัพอิสลามยึดเมืองต่างๆ แถบคาบสมุทรอาหรับ ทำให้
ศาสนาอิสลามเจริญแพร่หลาย ศาสนาอสิลามเป็นศาสนาที่เติบโตรวดเร็วที่สุดในโลก มีอัตราการเกิดสูงใน
ว ัยหน ุ ่มว ัยสาว รวมทั ้ งอ ิสลามเป ็นประเทศที ่ม ีอำนาจบนเวท ีโลก  ท ั ้ งทางด ้านเศษฐก ิจและ
ทรัพยากรธรรมชาติ เช่น น้ำมัน แก๊ส แร่ธาตุมากมาย จึงทำให้ศาสนาอิสลามมีความเข้มแข็งท ั้งในด้าน
ศาสนา การเมือง เศษฐกิจและสังคม 
  
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



24 
 

 
 
 
 
 
 

การก าเนิดมนุษย์ในทัศนะของพราหมณ์-ฮนิดู 

พระโอษฐ์  เป็น พราหมณ์ ผู้ที่มคีวามรู้ รูจ้ักควบคุมจิตใจ 

พระพาหา  เป็น กษัตริย์ นักปกครองที่มีคุณธรรม 

พระโสณ ี เป็น แพศย์หรือพ่อค้า 

พระบาท  เป็น ศูทรหรือกรรมกร 

 
 
 
 

 



25 
 

บทที่ 2 
เปรียบเทียบพระศาสดา 

 
 การเปรียบเทียบในบทที่ 2 นี้ ไม่ได้มีวัตถุประสงค์เปรียบเทียบในเชิงความเด่น ความด้อย ความดี
และความชั่ว ของพระศาสดาในศาสนาแต่อย่างใด ไม่ได้เปรียบเทียบโดยใช้ความรู้สึกและทัศนะของตนเอง
เป็นที่ตั้ง แต่เปรียบเทียบด้วยความเป็นกลางทางความคิด ได้ตีความตามข้อมูลที่ได้ศึกษาผ่านตำรา หนังสือ 
เนื้อความที่ได้มาจากการอ้างอิงในแหล่งต่างๆ ซึ่งการเปรียบเทียบในบทนี้แสดงให้เห็นว่า พระศาสดาของ 
4 ศาสนา มีหลักการและวิธีการอย่างไร ถึงทำให้สาวกทั้งหลายได้ยกท่านเหล่านี้ขึ้นเป็นพระศาสดาของ
ศาสนาที่ตนนับถือ ทำให้เห็นว่าพระศาสดาของแต่ละศาสนามีชีวประวัติความเป็นมาอย่างไร มีบุคลิกภาพ
และลักษณะนิสัยเป็นอย่างไร ที่สำคัญคือพระศาสดาของทั้ง 4 ศาสนานี้ มีวิธีการประกาศพระศาสนา
อย่างไร จึงทำให้ศาสนามั ่งคง ยั่งยืน จากอดีตมาจนถึงปัจจุบัน ได้ผ่านระยะเวลามานับพันปี โดยมี
รายละเอียด ดังต่อไปนี้  
 

1. ศาสดาของศาสนาพุทธ 
 มีพระนามว่า พุทธะ หรือ พระพุทธเจ้า พระองค์เกิดมาในโลกเพื่อสร้างประโยชน์แก่ชาวโลก 
พระองค์ทรงเป็นเอกบุคคล ซึ่งหมายความว่า เกิดมาเป็นที่หนึ่งไม่มีสอง ไม่มีใครเสมอพระองค์ ไม่มีใคร
เปรียบพระองค์ได้ และไม่มีใครเป็นเช่นกับพระองค์ พุทธะ คือพระผู้มีพระภาคเจ้า ทรงปราศจากราคะ 
โทสะ โมหะและกิเลสทั ้งหลายได้แล้ว (พระไตรปิฎก ฉบับเฉลิมพระเกียรติ เล่ม 30, 2549 : 364) 
พระพุทธเจ้ามีชีวประวัติ บุคลิกภาพและการประกาศพระศาสนา โดยมีรายละเอียด ดังต่อไปนี้ 
 ชาติก าเนิดของพระศาสดา 
 เมื่อราว 2646 ปีก่อน ณ แคว้นกบิลพัสดุ์ (เนปาลในปัจจุบัน) ประชาชนในแคว้นส่วนมากเป็น
ตระกูลศากยะ มีระเบียบการปกครองแบบอภิชนาธิปไตย คือมีสภาซึ่งตระกูลศากยะทุกคนมีสิทธิเข้า
ประชุมบริหารรัฐกิจได้ มีผู้เป็นประธานสภาในขณะนั้นได้แก่ พระเจ้าสุทโธทนะ พระองค์มีพระมเหสีทรง
นามว่า พระนางสิริมหามายา ทั้งสองพระองค์เป็นผู้ให้กำเนิดมหาบุรุษของโลกในวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน
วิสาขะ (เดือน 6) พระนางสิริมหามายาประสูติพระโอรส ณ ป่าลุมพินี (รุมมินเด ประเทศเนปาลในปัจจุบัน) 
ซึ่งตั้งอยู่ระหว่างกรุงกบิลพัสดุ์ แคว้นสักกะกับกรุงเทวทหะ แคว้นโกลิยะ ในพื้นที่ใกล้เทือกเขาหิมาลัย 
(เสถียร โพธินันทะ, 2543 : 6) 
 หลังจากประสูติได้ 5 วัน พระเจ้าสุทโธทนะโปรดให้ประชุมพระประยูรญาติ ได้เชิญพราหมณ์
ผู้เรียนจบไตรเพท จำนวน 108 คน เพื่อมาทำนายพระลักษณะของพระราชกุมาร พระประยูรญาติได้
พร้อมใจกันถวายพระนามว่า สิทธัตถะ มีความหมายว่า ผู้มีความสำเร็จสมประสงค์ทุกสิ่งทุกอย่างที่ตน
ตั้งใจจะทำ ส่วนพราหมณ์เหล่านั้นคัดเลือกกันเองเฉพาะผู้ที่ทรงวิทยาคุณประเสริฐกว่าพราหมณ์ทั้งหมดได้ 



26 
 

8 คน เพ่ือทำนายพระราชกุมาร พราหมณ์ 7 คนแรก ต่างก็ทำนายไว้ 2 ประการ คือถ้าพระราชกุมารเสด็จ
อยู่ครองเรือนก็จักเป็นพระเจ้าจักรพรรดิผู้ทรงธรรม ถ้าเสด็จออกผนวชเป็นบรรพชิตจักเป็นพระอรหันต
สัมมาสัมพุทธเจ้าผู้ไม่มีกิเลสในโลก ส่วนโกณฑัญญะพราหมณ์ผู้มีอายุน้อยกว่าทุกคน ได้ทำนายเพียงอย่าง
เดียวว่า พระราชกุมารจักเสด็จออกจากพระราชวังผนวชเป็นบรรพชิต แล้วตรัสรู้เป็นพระอรหันตสัมมาสัม
พุทธเจ้าผู้ไม่มีกิเลสในโลก 
 พระองค์ประสูติได้ 7 วัน พระราชมารดาก็เสด็จสวรรคต ซึ่งการเสด็จสวรรคตดังกล่าวเป็น
ประเพณีของผู้ที่เป็นพระมารดาของพระพุทธเจ้า พระเจ้าสุทโธทนะทรงมอบหมายให้พระนางมหาปชาบดี
โคตมี ซึ่งเป็นพระกนิษฐาของพระนางสิริมหามายาเป็นผู้ถวายอภิบาลเลี้ยงดูต่อมา เมื่อพระชนมายุได้ 8 
พรรษา ได้ทรงเริ่มศึกษาในสำนักอาจารย์วิศวามิตร1 ซึ่งมีเกียรติคุณแพร่ขจรไปไกลไปยังแคว้นต่างๆ เพราะ
เปิดสอนศิลปวิทยาถึง 18 สาขา  
 พระชนมายุได้ 12 พรรษา ได้ศึกษาเล่าเรียนคัมภีร์ต่างๆ ของลัทธิพราหมณ์ ทรงศึกษาศิลปวิทยา
เหล่านี้ได้อย่างว่องไว เชี่ยวชาญจนหมดความสามารถของพระอาจารย์ ไดร้ับการอบรมวิชาต่างๆ ทรงรอบ
รู้แตกฉานในเวลาอันสั้น เจ้าชายมีพระรูปโฉมงดงาม แข็งแรงและมีสติปัญญาฉลาดมาก พระราชบิดามี
พระราชประสงค์มั่นคงที่จะให้เจ้าชายสิทธัตถะทรงครองเพศฆราวาสเป็นพระจักรพรรดิผู้ทรงธรรม จึง
พระราชทานความสุขเกษมสำราญ แวดล้อมด้วยความบันเทิงนานัปการแก่พระราชโอรส เพ่ือผูกพระทัยให้
มั่นคงในทางโลก 
 พระชนมายุได้ 16 ปี พระเจ้าสุทโธทนะมีพระราชดำริว่า พระราชโอรสสมควรจะได้อภิเษกสมรส 
จึงโปรดให้สร้างปราสาทอันวิจิตรงดงามขึ้น 3 หลัง สำหรับให้พระราชโอรสได้ประทับอย่างเกษมสำราญ
ตามฤดูกาลทั้ง 3 คือ ฤดูร้อน ฤดูฝนและฤดูหนาว แล้วตั้งชื่อปราสาทนั้นว่า รมยปราสาท สุรมยปราสาท
และสุภปราสาท ตามลำดับ ทรงสู่ขอพระนางพิมพาหรือยโสธรา พระราชธิดาของพระเจ้าส ุปปพุทธะและ
พระนางอมิตาแห่งเทวทหนคร ในตระกูลโกลิยวงศ์ให้อภิเษกด้วย  
 เจ้าชายสิทธัตถะได้เสวยสุขสมบัติ จนพระชนมายุมายุได้ 29 พรรษา พระองค์ได้เสด็จประพาส
อุทยาน ได้ทอดพระเนตรเทวทูตทั้ง 4 คือคนแก่ คนเจ็บ คนตายและบรรพชิต พระองค์จึงสังเวชพระทัยใน
ชีวิต ทรงพอพระทัยในเพศบรรพชิต ณ ขณะเดียวกัน พระนางพิมพาหรือยโสรธาได้ประสูติพระโอรส 
พระองค์มีพระราชหฤทัยสิเน ่หาในพระโอรสเป็นอย่างยิ่ง เมื่อพระองค์ทรงทราบถึงการประสูติของ
พระโอรส พระองค์ตรัสว่า ราหุล  ชาต  พนฺธน  ชาต  แปลว่า บ่วงเกิดขึ ้นแล้ว เครื ่องจองจำเกิดแล้ว 
(สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ, 2565 : 64) 
 ในปีนั้นเองเป็นปีที่สำคัญที่สุดของชีวิต พระปัญญาและพระกรุณาของพระองค์ได้เตือนพระองค์
ไม่ให้หลงใหลต่อโลกียสุข ซึ่งเป็นสิ่งไม่จีรังยั่งยืน เสียงปริเวทนาการของประชาชน ซึ่งถูกกดขี่จากระบบชน
                                                           

 1 เป็นชื่อสำนักศึกษาแห่งกษัตริย์ มีชื่อเสียงเช่นเดียวกันกับสำนักตักศิลา เป็นสำนักเก่าแก่ เป็นสถานที่ศึกษา
แห่งกษัตริย์ในสกุลศากยวงศ์ และสกุลโกลิยวงศ์ ตลอดถึงแม้กษัตริย์แห่งเมืองไพศาลี ปาวา หรือกุสินารา หากไม่ศึกษาใน
สำนักตักศิลาแล้ว ก็มักจะศึกษาไปจากสำนักวิศวามิตรนี้ สำนักวิศวามิตรมีที่ตั้งอยู่ ณ บริเวณต้นลำน้ำโรหิณี บริเวณตอน
ใต้เทือกเขาหิมาลัย เป็นท่ีไกลออกไปกว่าสำนักตักศิลา 



27 
 

ชั้นวรรณะของพวกพราหมณ์ ความงมงายในการบูชายัญ เพ่ือขอความสุขจากพระเจ้าโดยวิธีโยนบาปให้แก่
ผู้อื่นรับแทน ความทุกข์ยากแห่งชีวิตที่เผชิญต่อการเบียดเบียนกัน ความผิดหวัง ความเจ็บป่วยและความ
ตายของมนุษยชาติ ซึ่งปรากฏแก่สายพระเนตร เป็นสิ่งเตือนใจให้เจ้าชายต้องขบปัญหาชีวิตว่าอะไรคือสุข
นิรันดร์ ว่าจะปลดเปลื้องทุกข์ของประชาชนอย่างไร  
 เพ่ือแก้ปัญหาสองข้อนี้ เจ้าชายจึงสละสุขส่วนพระองค์ออกผนวช เพ่ือค้นหาความจริงที่จะอำนวย
สุขแก่สรรพสัตว์ จึงมีพระทัยแน่วแน่ที่จะทรงออกผนวช เพื่อแสวงหาโมกขธรรมอันเป็นทางดับทุกข์ถาวร
พ้นจากวัฏสงสารไม่กลับมาเวียนว่ายตายเกิดอีก พระองค์จึงตัดสินพระทัยเสด็จออกทรงผนวช  โดย
พระองค์ทรงม้ากัณฐกะพร้อมด้วยนายฉันนะ มุ่งสู่แม่น้ำอโนมานที แคว้นมัลละ รวมระยะทาง 30 โยชน์ 
(ประมาณ 480 กิโลเมตร) เสด็จข้ามฝั่งแม่น้ำอโนมานทีแล้วทรงอธิษฐานเพศเป็นบรรพชิต ทรงมอบหมาย
ให้นายฉันนะนำเครื่องอาภรณ์และม้ากัณฐกะกลับนครกบิลพัสดุ์ ทรงใช้เวลา 6 ปี ในการบำเพ็ญเพียรเพื่อ
บรรลุความจริงอันสูงสุด  
 ในปีที่พระชนมายุ 35 ปี ตรงกับวันเพ็ญเดือน 6 พระองค์ก็ได้ตรัสรู้สัจธรรมด้วยปัญญา พระหฤทัย
สะอาดหมดจดจากกิเลสเป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า คือ ผู้รู้ ผู้ตื่น ผู้เบิกบาน ตรงกับวันเพ็ญเดือนวิสาขะ 
เป็นวันเดียวกันกับวันประสูติ (เสถียร โพธินันทะ, 2543 : 7-8) ณ โคนไม้โพธิ อุรุเวลาเสนานิคม (พุทธคยา 
อินเดียในปัจจุบัน) ในปีที่ตรัสรู้ห่างจากวันตรัสรู้ 2 เดือน ณ ป่าอิสิปตนะมิคทายะ ใกล้กรุงพาราณสี (เมือง
สารนาถ ประเทศอินเดียในปัจจุบัน) ในวันอาสาฬหปุรณมี คือ วันพระจันทร์เต็มดวงแห่งเดือน 8 พระองค์
ได้ทรงแสดงธรรมเป็นครั้งแรก เรียกว่า ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร แก่ปัญจวัคคีย์ (สุชีพ ปุญญานุภาพ, 2534 
: 322) 
 หลังจากนั้น พระบรมศาสดาได้เสด็จไปเทศนาโปรดเวไนยสัตว์ในเมืองทั้งหลาย เป็นต้นว่าเมืองรา
ชคฤห์ เมืองสาวัตถี เมืองกบิลพัสดุ์ เมืองเวสาลี เมืองโกสัมพี เมืองเวรัญชา รวมระยะเวลา 45 พรรษา  
(กรมศิลปากร, 2530 : 85) จนกระทั่งก่อนเริ่มพุทธศักราช 1 ปี โลกได้สูญสิ้นพระมหาบุรุษองค์สำคัญ ณ 
ระหว่างไม้รัง 2 ต้น ในป่าไม้สาละ ใกล้กรุงกุสินารา (ประเทศอินเดีย) ในวันวิสาขปุณณมี ซึ่งตรงกับวัน
ประสูติและตรัสรู้ ทรงมีพระชนมายุครบ 80 พรรษา พระองค์ก็ได้เสด็จดับขันธปรินิพพาน (สุชีพ ปุญญานุ
ภาพ, 2534 : 322) 
 บุคลิกภาพและลักษณะนิสัย 
 พระพุทธเจ้าทรงมีพระลักษณะทั้งทางด้านความสง่างามแห่งพระวรกาย พระสุรเสียงที่โน้มนำ
จิตใจ ทรงมีลักษณะของความเป็นผู้นำอย่างสมบูรณ์และพระบุคลิกลักษณะอันควรแก่ศรัทธา ดังนี้ 
 1. ทรงมีพระมหาบุรุษลักษณะ 32 ประการ อนุพยัญชนะ 80 ประการ มีพระวรกายสง่างาม ซึ่ง
เปรียบเหมือนดั่งทองคำที่มีสีเหมือนพระฉวีวรรณของพระพุทธเจ้า (พระไตรปิฎก ฉบับเฉลิมพระเกียรติ 
เล่ม 2, 2549 : 131) ดังคำท่ีปรากฏในพระไตรปิฎกว่า “พระสมณโคดมมีพระรูปงาม น่าดูน่าชื่นชม มีพระ
ฉวีวรรณผุดผ่องยิ่งนัก มีพระฉวีวรรณคล้ายพรหม มีพระสรีระคล้ายพรหม น่าดู น่าชมมิใช่น้อย ” 
(พระไตรปิฎก ฉบับเฉลิมพระเกียรติ เล่ม 13, 2549 : 580)  



28 
 

 2. ทรงมีพระสุรเสียงไพเราะ ตรัสพระวาจาสุภาพสละสลวย ดังคำที่ปรากฏในพระไตรปิฎกว่า 
“พระสมณโคดม มีพระวาจาไพเราะ มีพระส าเนียงไพเราะ มีค าพูดแบบชาวเมือง นุ่มนวล ไม่มีพิษมีภัย ให้
ผู้ฟังเข้าใจเนื้อความชัด” (พระไตรปิฎก ฉบับเฉลิมพระเกียรติ เล่ม 13, 2549 : 581) ดังคำว่า “ทรงมีพระ
สุรเสียงอันก้องเปล่งออกจากพระโอษฐ์ ประกอบด้วยองค์ 8 ประการ คือ  นุ่มนวล ฟังได้ชัดเจน ไพเราะ 
ฟังง่าย กลมกล่อม ไม่พร่า ลุ่มลึกและมีกังวาน” (พระไตรปิฎก ฉบับเฉลิมพระเกียรติ เล่ม 13, 2549 : 
524) 
 3. ทรงมีพระอากัปกิริยามารยาททุกอย่างที่งดงามน่าเลื่อมใส เริ่มแต่สมบัติผู้ดี  มารยาทอันเป็นที่
ยอมรับของสังคม ตลอดจนพระบุคลิกลักษณะที่เป็นเสน่ห์ทุกประการ พร้อมไปด้วยความองอาจ ความสง่า
งาม ความสงบเยือกเย็น การแสดงธรรมของพระองค์นอกจากแจ่มแจ้งด้วยสัจธรรมแล้ว ยังก่อให้เกิด
ความรู้สึกเพลิดเพลินสุขใจ ชวนให้อยากฟังอยากใกล้ชิดพระองค์  
 ความงดงามแห่งพระจริยาวัตรของพระพุทธเจ้า เป็นต้นว่า ขณะเสด็จดำเนินทรงก้าวพระบาท
เบื้องขวาก่อน ไม่ก้าวพระบาทยาวนักสั้นนัก ไม่เสด็จดำเนินเร็วนักไม่ช้านัก ขณะเสด็จดำเนินพระชานุกับ
พระชานุไม่เสียดสีกัน ข้อพระบาทกับข้อพระบาทไม่กระทบกัน ไม่ทรงยกพระอุรุสูง ไม่ทรงทอดพระอุร ุไป
ข้างหลัง ไม่ทรงกระแทกพระอุรุ ไม่ทรงส่ายพระอุรุ เมื่อเสด็จดำเนินพระกายส่วนบนไม่ไหว เสด็จดำเนินไม่
ใช้กำลังพระกายมาก 
 เมื่อทอดพระเนตร ไม่ทรงเหลียวดูไปทั้งพระกาย ไม่ทรงแหงนดู ไม่ทรงก้มดู ขณะเสด็จดำเนิน ไม่
ส่ายพระเนตร ทรงทอดพระเนตรประมาณชั่วแอก ยิ่งกว่านั้นพระองค์ทรงมีพระญาณทัสสนะไม่มีอะไร
ขวางกั้นได้ 
 เมื่อเสด็จเข้าสู่ละแวกบ้าน ไม่ทรงยืดพระกาย ไม่ทรงย่อพระกาย ไม่ทรงห่อพระกาย ไม่ทรงส่าย
พระกาย เสด็จเข้าประทับนั่งบนอาสนะไม่ไกลนักไม่ใกล้นัก ไม่ประทับนั่งเท้าพระหัตถ์ ไม่ทรงนั่งพิงพระ
กายท่ีอาสนะ 
 เมื่อประทับนั่งในละแวกบ้าน ไม่ทรงคะนองพระหัตถ์ ไม่ทรงคะนองพระบาท ไม่ประทับนั่งชัน
พระชานุ ไม่ประทับนั่งซ้อนพระบาท ไม่ประทับนั่งยันพระหนุ เมื่อประทับนั่งในละแวกบ้าน ไม่ทรงครั่น
คร้าม ไม่ทรงหวั่นไหว ไม่ทรงขลาด ไม่ทรงสะดุ้ง ทรงปราศจากโลมชาติชูชัน ทรงพอพระทัยในวิเวก 
ประทับนั่งในละแวกบ้าน 
 เมื่อประทับอยู่ในพระอาราม ทรงแสดงธรรมในบริษัท ไม่ทรงยอบริษัท ไม่ทรงรุกรานบริษัท ทรง
ชี้แจงบริษัทให้เห็นแจ้ง ให้สมาทาน ให้อาจหาญ ให้ร่าเริงด้วยธรรมีกถาโดยแท้ (พระไตรปิฎก ฉบับเฉลิม
พระเกียรติ เล่ม 13, 2549 : 521-524) 
 ดังคำชื่นชมพระองค์ท่ีปรากฏในพระไตรปิฎกว่า “พระสมณโคดม เปรียบเหมือนบุรุษที่ป่วยเป็นไข้
หนักได้รับทุกขเวทนา มีหมอผู้เชี่ยวชาญมาบ าบัดอาการป่วยของเขาให้หายไปโดยเร็ว ฉันใด บุคคลฟัง
ธรรมของท่านพระโคดมพระองค์นั้นโดยลักษณะใดๆ คือโดยสุตตะ โดยเคยยะ โดยไวยากรณะ หรือโดยอัพ
ภูตธรรมก็ตาม ความโศก ความร่ าไร ความทุกข์ ความโทมนัสและความคับแค้นใจของเขาย่อมหมดไปใน
ลักษณะนั้นๆ ฉันนั้น 



29 
 

 เปรียบเหมือนมีสระโบกขรณีซึ่งมีน ้าใส สะอาด เย็น สนิท มีท่าอันดี น่ารื่นรมย์ มีบุรษผู้ถูกความ
ร้อนแผดเผา ถูกความร้อนครอบง า เหน็ดเหนื่อย อยากน ้า หิวกระหาย เดินทางมา เขาลงไปในสระน ้านั้น 
อาบ ดื่ม พึงระงับความกระวนกระวาย ความเหน็ดเหนื่อย และความเร่าร้อนทั้งปวง ฉันใด บุคคลฟังธรรม
ของท่านพระโคดมพระองค์นั้นโดยลักษณะใดๆ คือโดยสุตตะ โดยเคยยะ โดยไวยากรณะหรือโดยอัพภูต
ธรรมก็ตาม ความกระวนกระวาย ความเหน็ดเหนื่อยและความเร่าร้อนทั้งปวงของเขาก็ย่อมระงับไปโดย
ลักษณะนั้นๆ ฉันนั้น” (พระไตรปิฎก ฉบับเฉลิมพระเกียรติ เล่ม 22, 2549 : 332-333) 
 เหตุแห่งการเป็นพระศาสดา 
 ก่อนที่พระพุทธเจ้าจะเป็นพระบรมศาสดาผู้สั่งสอนเวไนยสัตว์ ได้เสวยวิมุตติสุขครบสัปดาห์ที่ 7 
พระองค์ได้เสด็จไปประทับภายใต้ร่มไม้ไทรอันมีชื ่อว่า อชปาลนิโครธ ทรงพิจารณาสัตว์โลกโดยมี
จุดประสงค์ ดังนี้ (ดนัย ไชยโยธา, 2539 : 65-66) คือ 
 1. เพื่อหาสิ่งมีค่าสูงสุดที่ควรแก่การเคารพกราบไหว้ของพระองค์ ผลของการพิจารณาคือ ทรง
เห็นว่าสิ่งที่ประเสริฐที่สุดที่ควรแก่การคารวะของพระองค์ คือธรรมที่พระองค์ได้ตรัสรู้ 
 2. เพื่อหาผู้ที่สามารถเรียนรู้และเข้าถึงธรรมที่พระองค์ได้ตรัสรู้ ผลของการพิจารณาคือ ธรรมที่
พระองค์ตรัสรู้ว่าเป็นธรรมลึกซึ้ง ยากเกินกว่าสามัญบุคคลเข้าใจได้ ทรงท้อแท้พระทัย แต่ต่อมาพระองค์
ทรงวิเคราะห์แยกเหตุผลเห็นความแตกต่างของมนุษย์ โดยทรงเปรียบเทียบบุคคลออกเป็น 4 ประเภทกับ
ดอกบัว 4 เหล่า คือ 
  1) อุคฆติตัญญู คือ ผู้มีภูมิปัญญาและอุปนิสัยที่สามารถเรียนรู้และเข้าใจพระธรรมคำ
สอนได้ทันทีเมื่อได้ฟังคำสอน เปรียบเหมือนดอกบัวที่เจริญเต็มที่โผล่ขึ้นเหนือระดับน้ำแต่ยังตูมอยู่ พร้อม
จะบานเมื่อได้รับแสงสว่างจากดวงอาทิตย์ 
  2) วิปจิตัญญู คือ ผู้สามารถเรียนรู้พระธรรมคำสอนได้แต่ต้องมีการอธิบายขยายความ
เพ่ิมเติม เปรียบเหมือนดอกบัวที่ชูก้านอยู่ระดับเดียวกับน้ำ จะโผล่พ้นน้ำในวันต่อไป จะบานเมื่อได้รับแสง
สว่างจากดวงอาทิตย์เช่นกัน 
  3) เนยยะ คือ ผู้อาจเรียนรู้พระธรรมคำสอนได้แต่ต้องอาศัยการฝึกฝนอบรมโดยการฟัง 
คิด ถาม และท่องจำ เปรียบเหมือนดอกบัวที่อยู่ในน้ำจะเจริญถึงระดับน้ำและโผล่พ้นผิวน้ำ บานได้ใน
โอกาสต่อๆ ไป 
  4) ปทปรมะ คือ ผู้ที่ไม่อาจเข้าใจพระธรรมคำสอนได้ แม้ได้ฟัง ได้ถาม และท่องจำแล้ว ก็
ไม่สามารถเข้าใจได้ เปรียบเหมือนดอกบัวที่ติดโคลนตมอยู่ ไม่มีโอกาสโผล่ขึ้นพ้นน้ำมาบานได้ 
 ด้วยเหตุดังกล่าวนี้ พระพุทธเจ้าจึงได้เริ่มพร่ำสอนเวไนยสัตว์ด้วยพระธรรมที่พระองค์ได้ตรัสรู้โดย
พระองค์เอง ทรงเป็นผู้นำโปรดเหล่าปวงประชาเพื่อให้หลุดพ้นจากความทุกข์ หลุดจากวงจรของวัฏฏ
สงสาร โดยมีเป้าหมายสูงสุด คือ พระนิพพาน 
 ศาสดา หมายถึง ครู ผู้สอน ผู้นำหมู่ ผู้ตั้งลัทธิศาสนา เป็นพระนามของพระพุทธเจ้า มาจากคำว่า 
สัตถา เป็นพุทธคุณมีบทเต็มว่า สัตถา เทวมนุสสานัง แปลว่า ผู้ทรงเป็นครูของเทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย 
ที่พระองค์ทรงเป็นพระศาสดาเพราะทรงเป็นผู้พร่ำสอน คือทรงแนะนำพร่ำสอนเวไนยสัตว์ด้วยเรื ่อง



30 
 

ประโยชน์ในโลกนี้ ประโยชน์ในโลกหน้า ประโยชน์อย่างยิ่ง คือ พระนิพพาน เพราะทรงเป็นผู้นำหมู่คือ
ทรงนำประชาสัตว์ทั้งหลายให้ข้ามพ้นภพกันดาร ชาติกันดาร เป็นต้น เหมือนนายกองเกวียนผู้นำหมู่เกวียน
ให้ข้ามพ้นความกันดารต่างๆ ไปได้ (พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช), 2551 : 1073) 
  พระพุทธเจ้าจึงเป็นพระศาสดา เป็นผู้นำพวกนายหมู่ย่อมพาพวกให้ข้ามกันดารคือให้ข้ามผ่านพ้น
กันดารคือโจร กันดารคือสัตว์ร้าย กันดารคือทุพภิกขภัย กันดารคือที่ไม่มีน้ำ ให้ถึงภูมิสถานปลอดภัยฉันใด 
พระผู้มีพระภาคเจ้าผู้นำพวก ย่อมนำสัตว์ทั้งหลายให้ข้ามกันดาร ให้ข้ามผ่านพ้นกันดารคือชาติ ชรา พยาธิ 
มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัส อุปายาส กันดารคือราคะ โทสะ โมหะ มานะ ทิฏฐิ กิเลส ทุจริต ที่
รกชัฏ (รกอย่างป่าทึบ) คือราคะ โทสะ โมหะ มานะ ทิฏฐิ กิเลส ทุจริต ให้ถึงอมตนิพพานอันเป็นภูมิสถาน
ปลอดภัยฉันนั้นเหมือนกัน ด้วยเหตุนี้ พระผู้มีพระภาคเจ้าจึงชื่อว่า เป็นผู้นำพวก (พระไตรปิฎกและอรรถ
กถา ฉบับมหามกุฏฯ เล่ม 67, 2559 : 487) 
 การประกาศพระศาสนา 
 หลังจากท่ีพระพุทธเจ้าได้ทรงค้นพบโมกขธรรม ทรงพิจารณาเห็นความทุกข์ของสรรพสัตว์ ซึ่งเป็น
สิ่งที่มีอยู่ในโลก โดยมนุษย์จะต้องเข้าไปเกี่ยวข้องและได้ประสบอย่างแน่นอน กล่าวคือ  ชีวิตของมนุษย์
ท้ังหลายเป็นวงจรแห่งปฏิจจสมุปบาท หมุนเวียนเป็นสังสารจักรคือวงล้อแห่งสังสารวัฏ เพราะสิ่งทั้งหลาย
อาศัยกันๆ จึงเกิดมีขึ้น เป็นกฎของธรรมชาติหรือหลักความจริงที่มีอยู่โดยธรรม ปฏิจจสมุปบาทมีหน้าที่ใน
วงจรเป็น 3 พวก คือ 1) กิเลส คือ ตัวสาเหตุผลักดันให้คิดปรุงแต่งกระทำการต่างๆ 2) กรรม คือ 
กระบวนการกระทำที่ปรุงแต่งชีวิตให้เป็นไปต่างๆ และ 3) วิบาก คือ สภาพชีวิตที่เป็นผลแห่งการปรุงแต่ง
ของกรรมและวนเวียนกลับเป็นปัจจัยเสริมสร้างกิเลสต่อไปได้อีก (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 
2555 : 52) 
 ด้วยเหตุดังกล่าว พระพุทธเจ้าจึงทรงเป็นกัลยาณมิตร (ผู้นำ) เพื ่อสั่งสอน ทรงแนะแนวทางแห่ง
มรรคาหรือทางที่ทรงเป็นผู้รู้ ทรงเป็นผู้ที่ช่วยให้คนทั้งหลายได้ศึกษา เรียนรู้และฝึกฝนตนเอง จนกระทั่ง
สามารถที่จะข้ามพ้นความทุกข์หรือปัญหาไปถึงจุดหมาย คือ การหลุดพ้นจากทุกข์ทั้งปวง โดยสาระสำคัญ
ก็เพ่ือการช่วยมนุษย์ให้แก้ไขปัญหาของตนได้ เพ่ือเป็นประโยชน์แก่สรรพสัตว์หรือมนุษยชาติทั้งปวง (พระ
พรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546 : 6) พระพุทธเจ้าจึงได้รับสมัญญานามว่าเป็น นายโก หรือ วินายโก 
แปลว่า ผู้ที่มีศักยภาพในการเป็นหัวหน้ามหาชนหรือผู้ที่มหาชนพอใจในบทบาทการเป็นผู้นำ ผู้ที่ก่อให้เกิด
แรงบันดาลในใจการดำเนินรอยตามและสมัญญานามอีกอย่างว่า โลกนายโก แปลว่า ผู้นำของชาวโลกหรือ
ผู้นำของมนุษยชาติทั้งโลก (พุทธธรรม, 2565 : 164) พระองค์ทรงใช้ความเป็นกัลยาณมิตร เป็นคุณสมบัติ
สำคัญของพระองค์ในการสั่งสอนเวไนยสัตว์ ดังนี้ คือ 
 1. ปิโย (น่ารัก) คือมีเมตตากรุณา ใส่ใจคนและประโยชน์สุขของผู้คน เข้าถึงจิตใจ สร้างความรู้สึก
สนิทสนมเป็นกันเอง ชวนใจผู้รับฟังคำสั่งสอนให้อยากเข้าไปปรึกษาไต่ถาม 
 2. ครุ (น่าเคารพ) คือเป็นผู้หนักแน่น ถือหลักการเป็นสำคัญ มีความประพฤติสมควรแก่ฐานะ ทำ
ให้เกิดความรู้สึกอบอุ่นใจ เป็นที่พ่ึงได้และปลอดภัย 



31 
 

 3. ภาวนีโย (น่าเจริญใจ) คือมีความรู้จริง ทรงภูมิปัญญาแท้จริง เป็นผู้ฝึกฝนปรับปรุงตนอยู่เสมอ 
เป็นที่น่ายกย่องควรเอาอย่าง ทำให้ศิษย์เอ่ยอ้างรำลึกถึงด้วยความซาบซึ้ง มั่นใจและภาคภูมิใจ 
 4. วัตตา (รู ้จักพูดให้ได้ผล) คือรู้จักชี้แจงให้เข้าใจ รู ้ว่าเมื่อไรควรพูดอะไร อย่างไร คอยให้
คำแนะนำว่ากล่าวตักเตือน เป็นที่ปรึกษาท่ีดี (พระไตรปิฎก ฉบับเฉลิมพระเกียรติ เล่ม 23, 2549 : 55) ซ่ึง
การรู้จักพูดให้ได้ผล เป็นคุณสมบัติข้อสำคัญที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงและใช้อยู่บ่อยครั้ง เป็นพุทธลักษณะ
ของนักสื่อสารหรือนักสั่งสอนที่ดีประจำพระองค์ มี 4 อย่าง ได้แก่ 
  1) สันทัสสนา (พูดแจ่มแจ้ง) คือชี้แจงอธิบายให้เข้าใจชัดเจน มองเห็นเหตุผลแจ่มแจ้ง 
หมดสงสัย เหมือนจูงมือไปเห็นกับตา 
  2) สมาทปนา (พูดจูงใจ) คือพูดให้เห็นคุณค่าและความสำคัญ จนเกิดความซาบซึ ้ง
ยอมรับ อยากลงมือทำหรือนำไปปฏิบัติ 
  3) สมุตเตชนา (พูดเร้าใจ) คือปลุกใจให้คึกคัก เกิดความแข็งขันมั่นใจ มีกําลังใจหาญกล้า 
กระตือรือร้นที่จะทำให้สำเร็จ โดยไม่หวั่นกลัวต่ออุปสรรคและความยากลำบาก 
  4) สัมปหังสนา (พูดให้ร่าเริง) คือทำให้เกิดบรรยากาศแห่งเมตตา ไมตรี ความหวังดีและ
ความรู้สึกที่สดชื่นร่าเริง เบิกบานผ่องใส แช่มชื่นใจด้วยความหวังในผลดีและทางที่จะสำเร็จ  (สมเด็จพระ
พุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 2564 : 25) 
 5. วจนักขโม (อดทนต่อถ้อยคำ) คือพร้อมที่จะรับฟังคำปรึกษา ซักถาม แม้จุกจิก ตลอดจนคำ
ล่วงเกินและคำตักเตือนวิพากษ์วิจารณ์ต่างๆ อดทนฟังได้ไม่เบื่อหน่าย ไม่เสียอารมณ์ 
 6. คัมภีรัญจ กถัง กัตตา (แถลงเรื่องล้ำลึกได้) คือกล่าวชี้แจงเรื่องต่างๆ ที่ยุ่งยากลึกซึ้งให้เข้าใจได้
และสอนศิษย์ให้ได้เรียนรู้เรื่องราวที่ลึกซึ้งยิ่งข้ึนไป 
 7. โน จัฏฐาเน นิโยชเย (ไม่ชักนำในอฐาน) คือไม่ชักจูงไปในทางที่เสื่อมเสียหรือเรื่องเหลวไหลไม่
สมควร (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2565 : 66-67) 
 ในชั้นแรก พระศาสดาทรงเริ่มสั่งสอนและประกาศพระศาสนาด้วยพระองค์เอง โดยมุ่งสอนให้มี
การพัฒนาตนเองให้มีความรู้ความเข้าใจอันนำไปสู่ปัญญา ภารกิจสำคัญของพระองค์คือการชี้นำทางหรือ
อำนวยโอกาส ช่วยให้ผู้ฟัง ผู้เรียน หรือผู้รับการศึกษาอบรม ดำเนินเข้าสู่ปัญญา โดยพระองค์ทรงตั้งใจ
ช่วยเหลือ สรรหาอุบายกลวิธีต่างๆ ที่จะมาช่วยผู้ฟังหรือผู้เรียน ให้เข้าถึงปัญญาอย่างได้ผลดีที่สุด ด้วย
ความเป็นกัลยาณมิตร พระองค์ทรงให้ปฏิบัติอย่างกาลามสูตร คือไม่มีการบังคับให้เชื่อ (สมเด็จพระพุทธ
โฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 2564 : 6-7) 
 พระพุทธเจ้าทรงมีพระพุทธคุณหรือคุณธรรมเฉพาะพระองค์ 3 ประการ ในการประกาศพระ
ศาสนา ดังนี้ คือ 
 1. พระปัญญาคุณ พระพุทธองค์อาศัยพระปัญญาคุณในการประกาศพระศาสนา แบ่งออกเป็น 2 
อย่าง คือ ทศพลญาณและปฏิสัมภิทา  
  1) ทศพลญาณ พระญาณอันเป็นกำลังของพระตถาคต ที่ทำให้พระองค์สามารถเปล่ง
พระพุทธวจนะหรือบันลือสีหนาท ประกาศพระศาสนาได้มั ่นคง ได้แก่ (1) รู ้กฎธรรมชาติ ที่เกี ่ยวกับ



32 
 

ขอบเขตความสัมพันธ์ระหว่างเหตุกับผล กฎเกณฑ์สมรรถวิสัยของบุคคลซึ่งจะได้รับผลกรรมที่ดีและชั่ว
ต่างๆ กัน (2) รู ้ผลของกรรม สามารถกำหนดแยกการให้ผลระหว่างกรรมดีกับกรรมชั ่ว มองเห็น
รายละเอียดภายในกระบวนการก่อผลของกรรมอย่างชัดเจน (3) รู้ข้อปฏิบัติที่จะนำไปสู่สุคติ ทุคติ พ้นจาก
คติทั้งปวง รู ้ว่าเมื่อต้องการเข้าสู่จุดหมายใด จะต้องทำอะไรและมีวิธีปฏิบัติอย่างไร (4) รู ้สภาวะของ
ธรรมชาติทั้งโลกจักรวาล ชีวิต รู้เหตุแห่งความแตกต่างกันของสิ่งทั้งหลายเหล่านั้น (5) รู้อัธยาศัย ความ
โน้มเอียง แนวความสนใจ ของสัตว์ทั้งหลายที่เป็นไปต่างๆ กัน (6) รู้ความยิ่งและหย่อนแห่งอินทรีย์ของ
สัตว์ทั้งหลาย รู้ว่าสัตว์นั้นๆ มีแนวความคิด ความรู้ ความเข้าใจ แค่ไหนเพียงใด มีกิเลสมากน้อย สอนยาก
ง่าย มีความพร้อมที่จะเข้าสู่การตรัสรู้หรือไม่ (7) รู้เหตุที่จะทำให้ฌานวิโมกข์และสมาบัติเสื่อมหรือเจริญ
คล่องแคล่วชัดเจนหรือก้าวหน้ายิ่งขึ ้นไป (8) รู ้ระลึกชาติภพในหนหลังได้ (9) รู ้จติและอุบัติของสัตว์
ทั้งหลายอันเป็นไปตามกรรม และ (10) รู้ความสิ้นไปแห่งอาสวะทั้งหลาย 
  2) ปฏิสัมภิทา ปัญญาแตกฉานในด้านต่างๆ ข้อนี้พระมหาสาวากทั้งหลายก็มีด้วย ได้แก่ 
1) ความเข้าใจแจ่มแจ้งในความหมายของถ้อยคำหรือข้อธรรมต่างๆ สามารถคิดเชื่อมโยงแยกแยะกระจาย
ความคิดออกไปล่วงรู้ถึงผลต่างๆ ที่จะเกิดข้ึนได้ 2) ความเข้าใจแจ่มแจ้งในหลักหรือข้อธรรมต่างๆ สามารถ
จับใจความของคำอธิบายที่กว้างขวางมาตั้งเป็นหัวข้อได้ สามารถสืบสาวกลับไปหาเหตุได้ 3) ความ รู้
แตกฉานในภาษา รู้ภาษาต่างๆ รู้จักใช้ถ้อยคำชี้แจงแสดงธรรมให้คนอื่นเข้าใจ เห็นตามได้ และ 4) ความมี
ไหวพริบ สามารถเข้าใจ คิดเหตุผลได้เหมาะสมทันการ มีความรู้ความเข้าใจชัดในความรู้ต่างๆ ว่ามี
แหล่งที่มา มีประโยชน์อย่างไร สามารถบูรณาการความคิดและเหตุผลขึ้นใหม่ได้ 
 2. พระวิสุทธิคุณ ความบริสุทธิ์ที่เป็นพระคุณสำคัญยิ่งเช่นกันที่จะทำให้ประชาชนเช ื่อถือและ
เลื่อมใสในพระพุทธเจ้า ความบริสุทธิ์นี้อาจมองได้จากลักษณะต่างๆ ได้แก่ 1) พระองค์เองเป็นผู้บริสุทธิ์
หลุดพ้นจากอาสวกิเลสทั้งปวง ไม่กระทำความชั่วทั้งทางกาย วาจาและใจ ไม่มีเหตุที่ใครจะยกขึ้นตำหนิได้ 
2) ทรงทำได้อย่างที่สอน คือสอนเขาอย่างไรพระองค์เองก็ทรงประพฤติปฏิบัติอย่างนั้นด้วย และ 3) ทรงมี
ความบริสุทธิ์พระทัยในการสอน ทรงสอนผู้อื่นด้วยมุ่งหวังประโยชน์แก่เขาอย่างเดียว  ไม่เคลือบแฝงด้วย
ประโยชน์ส่วนตนหรืออามิสตอบแทนใดๆ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2564 : 13-23) 
 3. พระกรุณาคุณ พระพุทธเจ้าอาศัยพระมหากรุณาธิคุณ จึงได้เสด็จออกประกาศพระศาสนา
โปรดสรรพสัตว์ ทำให้พระคุณ 2 อย่างแรก คือพระปัญญาคุณและพระวิสุทธิคุณ เป็นที่ปรากฏ เป็น
ประโยชน์แก่ชาวโลกอย่างแท้จริง เสด็จไปช่วยเหลือ แนะนำ สั ่งสอนมนุษย์ทั ้งที ่เป็นกลุ ่มชนที่เป็น
รายบุคคล โดยไม่เห็นแก่ความเหนื่อยยากลำบากของพระองค์เอง 
 พระพุทธเจ้าทรงมีคุณบัติที่สมบูรณ์แบบในความเป็นครูหรือผู้สั่งสอนหรือผู้ประกาศพระศาสนา 
หรือผู้นำของมนุษยชาติทั้งโลก โดยพระคุณสมบัติ ดังนี้ คือ 
 1. ทรงสอนสิ่งที่เป็นจริงและเป็นประโยชน์แก่ผู้ฟัง 
 2. ทรงรู้เข้าใจสิ่งที่ทรงสอนอย่างถ่องแท้สมบูรณ์ 
 3. ทรงสอนด้วยพระเมตตา มุ่งประโยชน์แก่ผู้รับคำสอนเป็นที่ตั้ง ไม่หวังผลตอบแทน 
 4. ทรงจำได้จริงอย่างท่ีทรงสอน เป็นตัวอย่างที่ดี 



33 
 

 5. ทรงมีบุคลิกภาพโน้มน้าวจิตใจให้เข้าใกล้ชิดสนิทสนม พึงพอใจได้ความสุข 
 6. ทรงมีหลักการสอน มีวิธีการสอนยอดเยี่ยม (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 2564 
: 30) 
 ต่อมา พระพุทธเจ้าทรงส่งพระสงฆ์สาวกออกไปการประกาศพระศาสนา หลังจากที่พระปัญจ
วัคคีย์ พระยสะพร้อมด้วยพระสหาย ได้บรรลุเป็นพระอรหันต์ มีพระสงฆ์สาวกผู้เป็นพระอรหันต์ทั้งหมดใน
ขณะนั้นจำนวน 60 รูป ทำให้มีพระสาวกเพิ่มมากขึ้น ซึ่งสามารถเป็นกำลังในการประกาศพระศาสนาให้
แผ่กระจายได้มากขึ้น ครั้นออกพรรษา พระพุทธเจ้าจึงทรงสั่งให้พระพุทธสาวกทั้งหมดแยกย้ายกันไปเผย
แผ่พระธรรมคำสอนของพระองค์ตามทิศต่างๆ ทางละ 1 รูป (ดนัย ไชยโยธา, 2539 : 68)  
 พระพุทธองค์ได้แสดงพุทธพจน์ก่อนส่งพุทธสาวกออกไปประกาศพระศาสนา โดยมีใจความว่า 
“พวกเธอจงเท่ียวจาริกไปเพื่อเกื้อกูลแก่ชนหมู่มาก เพ่ือความสุขแก่ชนหมู่มาก เพ่ืออนุเคราะห์ชาวโลก เพ่ือ
ประโยชน์เกือ้กูลและความสุขแก่เทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย พวกเธออย่าได้ไปทางเดียวกันสองรูป จงแสดง
ธรรมอันงามในเบื้องต้น งามในท่ามกลาง งามในที่สุด จงประกาศพรหมจรรย์อันบริสุทธิ์ พร้อมทั้งอรรถทั้ง
พยัญชนะบริบูรณ์ครบถ้วน สัตว์ทั้งหลายพวกที่มีกิเลสธุลีในจักษุน้อยก็มีอยู่ เพราะไม่ได้ฟังธรรม สัตว์
เหล่านั้นย่อมเสื่อม ผู้รู้ทั่วถึงธรรมได้จักมีอยู่” (พระไตรปิฎก ฉบับเฉลิมพระเกียรติ เล่ม 4, 2549 : 50-51) 
 สรุป พระพุทธเจ้าประสูติตรงกับวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 6 เมื่อ 2,646 ปีก่อน ณ ป่าลุมพินี ระหว่าง
ทางกลางกรุงกบิลพัสดุ์กับกรุงเทวทหะใกล้เทือกเขาหิมาลัย พระบิดาพระนามว่าพระเจ้าสุทโธทนะ มารดา
พระนามว่าพระนางสิริมหามายา ประสูติได้ 5 วันได้รับการถวายพระนามว่า สิทธัตถะ 7 วันพระราช
มารดาสวรรคต 8 พรรษาทรงเริ่มศึกษาศิลปวิทยา 12 พรรษาศึกษาคัมภีร์ของลัทธิพรามหณ์ 16 พรรษา
อภิเษกสมรสกับพระนางยโสธรา มีพระโอรส 1 พระองค์ คือเจ้าชายราหุล 29 พรรษาเสด็จออกผนวช 35 
พรรษาตรัสรู้สัจะธรรมด้วยปัญญา หมดจดจากกิเลสเป็นพระพุทธเจ้าคือผู้รู้ ผู้ตื่น ผู้เบิกบานด้วยธรรม  
 หลังจากพระองค์ได้ตรัสรู้ได้ทรงเสด็จไปเทศนาโปรดเวไนยสัตว์ในสถานที่ต่างๆ เช่น ชนบทบ้าง 
พระนครบ้าง กับบุคคลทุกระดับ เช่น คนจนบ้าง คนรวยบ้าง เศรษฐีบ้างหรือแม้แต่กษัตริย์ เจ้าลัทธิต่างๆ 
พระองค์ก็ทรงมีความเป็นกัลยาณมิตร พระองค์ทรงบำเพ็ญพุทธกิจเป็นประจำตลอดระยะเวลา 45 พรรษา 
1 ปีก่อนพุทธศักราชมีพระชนมายุ 80 พรรษาพอดี พระองค์ก็ได้เสด็จดับขันธปรินิพพาน 
 พระพุทธเจ้ามีพระวรกายสง่างาม พระฉวีวรรณเปรียบดั ่งทองคำ ครบมหาบุรุษลักษณะ 32 
ประการ พระองค์มีพระสุรเสียงไพเราะวาจาสุภาพสละสลวยโน้มนำจิตใจ พระองค์ทรงมีอากัปกิริยา
มารยาทงดงามน่าเลื่อมใสศรัทธาแก่ชนทั้งหลาย พร้อมไปด้วยความองอาจ เยือกเย็น ไม่ยอหรือรุกรานใคร 
ทรงชี้แจงให้เห็นแจ้งด้วยพระสัจธรรมโดยแท้ 
 พระพุทธเจ้าได้เริ่มโปรดเวไนยสัตว์หลังจากเสวยวิมุตติสุขครบ 7 สัปดาห์ ทรงพิจารณาเห็นความ
ทุกขข์องสรรพสัตว์ที่ต้องได้ประสบพบเจออย่างแน่นอน คือ ปฏิจจสมุปบาท วงล้อแห่งสังสารวัฏ พระองค์
จึงทรงเป็นกัลยาณมิตร นำพาสรรพสัตว์ให้ข้ามพ้นกับดักของวงล้อแห่งสังสารวัฏ ให้ถึงอมตะนิพพานอัน
เป็นภูมิสถานที่เป็นบรมสุขอย่างแท้จริง พระพุทธเจ้าจึงได้ชื่อว่า พระศาสดา 



34 
 

 ประกาศพระศาสนาในชั้นแรก พระพุทธเจ้าทรงสั่งสอน ทรงแนะแนวทาง ให้ผู้คนได้ศึกษาเรียนรู้ 
และฝึกหัดปฏิบัติตน คือการดำเนินเข้าสู้ปัญญา จนกระทั่งข้ามพ้นความทุกข์ทั้งปวงหลุดพ้นจากกิเลสได้ 
ด้วยตัวของพระองค์เอง ในชั้นหลัง พระองค์ได้ส่งพระอรหันตสาวกไปประกาศพระสัจธรรมที่พระองค์ได้
ตรัสรู้แก่มวลชนทั้งหลายตามทิศต่างๆ โดยพระองค์ทรงตรัสว่า “พวกเธอจงเท่ียวจาริกไปเพ่ือเกื้อกูลแก่ชน
หมู่มาก เพ่ือความสุขแก่ชนหมู่มาก เพ่ืออนุเคราะห์ชาวโลก เพ่ือประโยชน์เกื้อกูลและความสุขแก่เทวดา
และมนุษย์ทั้งหลาย”  
 ด้วยเหตุนี้ นักวิชาการและนักปราชญ์ในปัจจุบันต่างก็ได้มอบสมัญญานามให้กับพระองค์ว่า โลก
นายโก คือ เป็นผู้นำของชาวโลก 
   

2. ศาสดาของศาสนาพราหมณ์-ฮินด ู
 ศาสนาพราหมณ์ เป็นศาสนาที่ไม่ปรากฏชื่อของพระศาสดา เป็นศาสนาที่เก่าแก่ที่สุดในอนุทวีป
อินเดียประมาณ 1000 ปีก่อนพุทธกาล ในอินเดียมีหลายเชื ้อชาติอยู ่ด ้วยกัน ใน ชาติเหล่านั ้นมี
ขนบธรรมเนียมของตนอยู่แล้ว ต่อมาก็ตั้งขนบธรรมเนียมประจำขึ้นอีก แต่ทั้งหลายเหล่านี้ย่อมมีศาสนา
พราหมณ์เป็นแกนกลาง เพราะว่าพราหมณ์ได้เป็นใหญ่ทางอาชีพเป็นครู นักการศาสนาบางท่านแยก
ศาสนาพราหมณ์เป็นศาสนาหนึ่ง ศาสนาฮินดูเป็นอีกศาสนาหนึ่ง แต่ก็เป็นสิ่งที่ไม่จำเป็น เพราะศาสนาฮินดู
ก็รับรองหลักคำสอนของศาสนาพราหมณ์ แต่ได้เพิ่มคำสอนใหม่เข้าไปเท่านั้น เป็นการพัฒนาเพิ่มเติม
หลักการใหม่ๆ ลงไป (สุชีพ ปุญญานุภาพ, 2534 : 384) 
 ศาสนาพราหมณ์ เป็นศาสนาธรรมชาติ ถือว่าเป็นศาสนาประจำชาติของอินเดีย ส่วนมากน้อม
ตามธรรมชาติ น้อมตามจิตใจของคนและประเพณีความเป็นอยู่อันเก่าแก่ กำเนิดของศาสนานี้เกิดจากผล
ของการปฏิบัติกับผลของการวิวัฒนาการรวมกัน บรรดาศาสนาที่เกิดขึ้นโดยชาวฮินดู จะเรียกว่าใหม่หรือ
ต่างหากหรือแท้ไม่ได้ เพราะศาสดาจารย์ที่ตั้งลัทธิใหม่หรือที่แยกจากศาสนาเก่านั้น โดยแท้แล้วก็เป็นผลที่
ผลิตจากการปฏิบัติตามศาสนาเก่าหรือศาสนาเดิมนั่นเอง ศาสนาพราหมณ์จึงไม่ปรากฏตัวผู้สอน ผู้
ประดิษฐาน ผู้ประกาศและศาสดาที่แน่นอน 
 คำกล่าวที่ว่า ศาสนาพราหมณ์ เกิดจากผลของการปฏิบัติกับผลของการวิวัฒนาการรวมกันนั้น 
เค้าเดิมย่อมมาจากธรรมชาติและปฏิกิริยาของธรรมชาติเป็นมูลเหตุ แล้วจึงคลี่คลายออกเป็นตัวศาสนา แม้
จะเป็นไปตามธรรมชาติ จิตย่อมดิ้นรนไปตามระยะเวลาหรือสถานการณ์เป็นลำดับ รวมลงเป็น 4 ขั้น คือ 
1) ถือว่ามีทิพยอำนาจสิ่งศักดิ์สิทธิต่างๆ 2) ถือว่าสิ่งที่เห็นด้วยตาคือโลก เป็นที่ตั้งแห่งความทุกข์ 3) ถือว่า
อนันตชีพเป็นความสุขแท้โดยหมายถึง พรหมหรืออาตมัน และ 4) ถือว่าโลกที่ปรากฏนี้ต้องมีเหตุอย่างใด
อย่างหนึ่งเป็นแดนเกิด ขออธิบายพอสังเขป ดังต่อไปนี้ 
  ขั้นที่ 1 มนุษย์ความดิ้นรนที่จะเอาชนะธรรมชาติ อยากได้อำนาจบังคับธรรมชาติ อยาก
ได้อำนาจทิพย์หรือความศักดิ์สิทธิฤทธิไกร กล่าวคือ ดิ้นรนเพื่อจะเอาชนะอำนาจบังคับของอัญญาณ 
(ความไม่รู้) แต่ทุกๆ ขณะที่จิตดิ้นรนเช่นนั้น จิตจะรู้สึกว่าหมดความสามารถและถูกอำนาจธรรมชาติบังคับ
ให้อยู่ใต้อำนาจของธรรมชาติเสมอ  



35 
 

 บันทึกจากฝ่ายวิญญาณศาสตร์ว่า เนื่องจากผลทางปฏิบัติตามลัทธิความเชื่อต่อสิ่งที่มีอำนาจ
นอกเหนือธรรมชาติทั้งหลายนั้น บางทีได้เห็นสิ่งเหล่านั้นสำแดงรูปเป็นภูตผีปีศาจ บางทีก็เห็นเป็นเทวดา
ต่างๆ นานา การดิ้นรนเพื่อจะเอาชนะธรรมชาตินี้เอง เป็นเหตุให้เกิดความเชื่อถือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ต่างๆ ขึ้น 
ลัทธิความเห็นนี้เป็นต้นแบบแห่งลัทธิโยคะและตันตระในปัจจุบัน 
  ขั้นที่ 2 เกิดมีความดิ้นรนเพื่อจะให้หลุดพ้นจากความทุกข์โศกและความเดือดร้อนต่างๆ 
แห่งโลกนี้ กล่าวคือ มนุษย์มีนิสัยต่อความทุกข์โศกและความเดือดร้อนต่างๆ ได้โดยยากอยู่แล้ว แต่โลกนี ้
บางทีดูเหมือนช่างเต็มไปด้วยความทุกข์โศกและความทรมานต่างๆ เนื่องจากความเห็นว่าโลกนี้ล้วนเป็นไป
ด้วยความทุกข์ จึงเกิดหลักวิธีกำจัดทุกข์ขึ ้น ลัทธิความเห็นนี้ได้เจริญเต็มที่ในสมัยต่อมา คือ สมัยที ่
พระพุทธเจ้าอุบัติขึ้น 
  ขั้นที่ 3 เกิดจากความดิ้นรนเพื่อให้ได้เสวยสุขสำราญแห่งชีวิตนิรันดรหรืออนันตชีพ มี
ความรักและความสงบสุขอยู่ด้วย กล่าวคือ ธรรมชาติของมนุษย์ย่อมปรารถนาจะได้รับความบันเทิง ความ
ใคร่ซึ่งกันและกันและสันติสุขชั่วนิรันดร แต่เมื่อโลกนี้มีสิ่งกีดขวางประดุจกำแพงกั้นทางไปสู่ประตูสวรรค์
นั้นไว้ ก็มีผู้คิดค้นหาหนทางสายอื่นท่ีจะนำไปสู่ประตูอันนั้นขึ้น 
  ขั้นที่ 4 เกิดจากความดิ้นรนปรารถนาใคร่ จะรู้มูลเหตุแห่งอุบัติการณ์ของสากลจักรวาล 
คือใคร่จะรู้ว่า โลกทั้งปวงเกิดมาได้อย่างไร กล่าวคือ สิ่งทั้งหลายแห่งสากลจักรวาลที่ปรากฏต่อสายตา มัก
เป็นปริศนาเงื่อนงำ มีข้อกังขาต่างๆ อยู่ในตัวเอง ผู้มีปัญญาและวิจารณญาณ ย่อมไม่อาจนิ่งทนอยู่ได้โดยไม่
ค้นคว้าไต่สวนหาเหตุ จึงเกิดการค้นคว้าหาเหตุผลกันข้ึน (นงเยาว์ ชาญณรงค์, 2549 : 261-262) 
 แนวความคิดที่เป็นรากฐานแห่งขั้นต่างๆ นี้ ที่แท้ก็เป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน มีสภาพธรรมดาเป็น
ปฏิกิริยาสอดคล้องต้องกัน เพื่อต่อสู้กับธรรมชาติเหมือนกันคือธรรมชาตินั่นเอง ก่อและส่งเสริมให้จิตใจ
เกิดความกลัวและเป็นปฏิปักษ์ ครั้นแล้วจึงแล่นออกปะทะผู้ก่อคือธรรมชาติ ทางวิญญาณศาสตร์ เรียกว่า  
ศาสนาเป็นแผนศึกษาเพ่ือต่อสู้ธรรมชาติ เป็นวิชาที่ประกาศสงครามกับอำนาจครอบงำของธรรมชาติอย่าง
เปิดเผย นี้คือหัวใจของศาสนาพรหมณ์ (แสง มนวิทูร, 2506 : 6-11) 
 เนื่องจากจิตใจที่เกิดความกลัว ความเป็นปฏิปักษ์ต่อธรรมชาติ มนุษย์จึงได้สร้างเทพเจ้าเป็นของ
ตนขึ้นเพื่อนับถือบูชา เพื่อบรรเทาความกลัว เพื่อเอาชนะธรรมชาติ ต่อมา เมื่อพวกอารยันได้รับเอาความ
เชื ่อดั ้งเดิมและการนับถือเทพเจ้าของพวกทราวิฑะ เข้ามารวมกับเทพของตน เทพส่วนมากเป็น
ปรากฏการณ์ทางธรรมชาติ ต่อมา ได้จัดเทพเจ้าออกเป็น 3 พวก คือ 1) เทพบนสวรรค์ 2) เทพในท้องฟ้า 
และ 3) เทพบนพื้นดิน ผนวกกับพวกพรามหณ์ได้เขียนวรรณคดีทางศาสนาที่สำคัญขึ้น โดยอ้างว่าพระ
พรหมเป็นผู้ตรัส คือ ไตรเวท ได้แก่ ฤคเวท สามเวท ยชุรเวทและพราหมณะกับอุปนิษัท (จิรัสสา คชาชีวะ, 
2540 : 8) การผสมผสานระหว่างความเชื่อนี้ ใช้เวลาในการวิวัฒนาการราวพันปี จนกลายศาสนาพรามหณ์
ในที่สุด (ประยงค์ แสนบุราณ, 2547 : 10) 
 
 
 



36 
 

 การประกาศพระศาสนา 
 ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู เรียกได้ว่าเป็นอารยธรรมชั้นสูงของอินเดีย ประกาศศาสนาด้วยการ
ขับเคลื่อนทางวัฒนธรรมที่มีความเชื่อเรื่องเทพเจ้าแฝงอยู่ในวัฒนธรรมนั้นด้วย อารยธรรมชั้นสูงของอินเดีย
เกิดขึ้นจากความเชื่อในคัมภีร์พระเวท คือ ความรู้ที่เป็นทิพย์ ซึ่งมาจากพระโอษฐ์ของพระพรหม ที่ฤาษีผู้
บำเพ็ญเพียรอยู่ในป่าได้ยินได้ฟัง ได้เห็นพระเวทด้วยตัวเอง แล้วนำมาถ่ายทอดสืบต่อมาด้วยการท่องจำ 
จนกลายเป็นมรดกทางวัฒนธรรมอันล้ำค่าทางความคิดและแนวทางการปฏิบัติของชาวอินเดีย (ประยงค์ 
แสนบุราณ, 2547 : 11)  
 ศาสนาพราหมณ์ เผยแผ่โดยใช้วิธีการปลูกฝังประชาชนให้สวดมนต์อ้อนวอน สรรเสริญอำนาจ
ของเทพเจ้า ประกอบพิธีกรรมต่างๆ ในการบูชาเทพและเทพี โดยให้มีความเชื่อว่า มนุษย์อยู่ในโลกอย่าง
สงบสุข ภายใต้การปกป้องของเทพเจ้าทั้งปวงจากปรากฏการณ์ทางธรรมชาติต่างๆ เช่น ลม พายุ ฝน ฟ้า
ร้อง ฟ้าผ่า ซึ่งเทพเจ้าสมัยพระเวทแบ่งออกเป็น 3 กลุ่ม คือ 1) เทพเจ้าแห่งสวรรค์  ได้แก่ วรุณ สาวิตรี 
วิษณุ อุษา อทิติ มิตระ อรรยมันและอัศวิน เป็นกลุ่มเทพอาทิตย์ 2) เทพเจ้าแห่งท้องฟ้า ได้แก่ วาตะ 
อินทระ รุทระ ปรรชันยะ และมารุต และ 3) เทพเจ้าแห่งพื้นพิภพ ได้แก่ อัคนี โสมและยม เมื่อวัฒนธรรม
ของอินเดียเข้าไปสู่ดินแดนใด ศาสนาพราหมณ์-ฮินดูก็จะเจริญในที่นั้นๆ เพราะได้รับอิทธิพลโดยตรงจาก
อารยธรรมของอินเดีย จะมีการสร้างรูปเคารพหรือสร้างศิวลึงค์ไว้ในสถานที่สำคัญทางศาสนา เช่น เทว 
สถานโบสถ์พราหมณ์และวัดพราหมณ์ (กนกวลี สุริยะธรรม, 2541 : 3) 
 ในยุคต่อมา ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ประกาศศาสนาด้วยหลักการใช้หลักปรัชญาที่เรียกว่า คัมภีร์
อุปนิษัท ซึ่งเป็นอภิปรัชญาของพราหมณ์-ฮินดู กล่าวถึงขนบธรรมเนียมประเพณีโบราณในการสาธยาย
ปรัชญา โดยอาศัยการสนทนาระหว่างอาจารย์กับศิษย์ในปัญหาปรัชญาอันลึกซึ้งหลายประการ เช่น ความ
เป็นจริงในเรื่องมายา (ความหลอกลวง ความไม่จริง) การบังเกิดของสิ่งอันมีจำนวนมากในสิ่งเดียว ตลอด
ทั้งการรวมมนุษย์จำนวนมากเข้าเป็นหนึ่งเดียว ซึ่งคำว่าหนึ่งเดียวในศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ถือเป็นความ
แท้จริงประเภทเดียวเท่านั้นที่มีอยู่ในสากลโลก จึงทำให้เกิด อภิปรัชญา คือ แก่นแท้ของพราหมณ์-ฮินดู 
ญาณวิทยา คือ ทฤษฎีความรู้ในพราหมณ์-ฮินดู จริยศาสตร์ คือ เรื่องของกรรมและธรรมะ เพื่อสร้าง
เจตจำนงให้นักคิดได้หันมาศึกษาและนับถือปฏิบัติตาม (บุญมี แท่นแก้ว, 2548 : 55-57) 
 สรุป ศาสนาพรามณ์-ฮินดู เกิดเมื่อราว 1,000 ปีก่อนพุทธกาล ศาสนาพราหมณ์เกิดจากสภาพ
ของธรรมชาติแล้วคลี่คลายออกเป็นตัวศาสนา กล่าวคือ การดิ้นรนเอาชนะธรรมชาติเป็นเหตุเกิดความ
เชื่อถือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ เพื่อจะให้หลุดพ้นจากความทุกข์ความเดือดร้อน เพราะเห็นว่าโลกนี้เต็มไปด้วยกอง
ทุกข์ เพื่อได้เสวยสุขแท้ จึงต้องคิดค้นหาหนทางที่จะนำไปสู่ประตูนั้นเรียกว่า พรหม และการดิ้นรน
ปรารถนาทีจ่ะรู้มูลเหตุแห่งอุบัติการณ์ของจักรวาล  
 แนวความคิดรากฐานขั้นต่างๆ แท้จริงคืออันหนึ่งอันเดียวกัน เป็นธรรมชาติก่อนและส่งเสริมให้
จิตใจมนุษย์เกิดความกลัว ต้องการเป็นปฏิปักษ์ต่อธรรมชาติ มนุษย์จึงค้นหาหนทางครอบงำธรรมชาติ ได้
สร้างเทพเจ้าเป็นของตนเองขึ้น เพ่ือนับถือบูชา เพ่ือบรรเทาความกลัวและเพ่ือเอาชนะธรรมชาติ 



37 
 

 เมื่อความเชื่อที่เป็นรากฐานของแต่ละพวกมารวมกัน ซึ่งใช้ระยะเวลาผสมผสานราว 1,000 ปี จึง
เกิดการวิวัฒนาการ กลายเป็นการบูชาเทพองค์ต่างๆ ตามคติความเชื่อนั้นๆ วัฒนธรรมพราหมณ์จึงได้ถือ
กำเนิดขึ้น พรามหณ์ถือว่าเป็นแกนกลาง เพราะเป็นผู้เขียนคัมภีร์ไตรเวทจากพระโอษฐ์ของพระพรหม 
พราหมณ์จึงเป็นใหญ่ ทั้งเป็นครูและผู้ทำพิธีกรรม แต่ก็ไม่ปรากฏตัวผู้เป็นศาสดาของศาสนา 
 ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ประกาศศาสนาด้วยการขับเคลื ่อนทางวัฒนธรรม โดยวัฒนธรรมนั้นมี
ความเชื่อทางศาสนารวมอยู่ด้วย ศาสนาพราหมณ์-ฮินดูจึงถือว่าเป็นอารยธรรมชั้นสูงของอินเดีย เมื่ออารย
ธรรมของอินเดียแพร่ขยายสู่ดินแดนใด ศาสนาพราหมณ์-ฮินดูก็จะเจริญในดินแดนนั้นๆ เพราะได้รับ
อิทธิพลโดยตรงจากอารยธรรมของอินเดีย 

 
3. ศาสดาของศาสนาคริสต์ 
 พระเยซูคริสต์ เป็นผู้ปรับปรุงหลักคำสอนของ โมเสส ศาสดาแห่งยิว ให้มีความละเอียดลึกซึ้ง 
รอบคอบและเหมาะสมขึ้น เน้นสอนเรื่องความรักของมนุษย์และศรัทธามั่นคง คือการสร้างความสัมพันธ์
ระหว่างพระเจ้ากับมนุษย์ พระเยซูเกิด ใช้ชีวิต ตายในศาสนายิว ซ่ึงมีรายละเอียดดังต่อไปนี้ 
 ชาติก าเนิดของพระศาสดา 
 โยชูวา หรือ เยซู ถือกำเนิดในวันที่ 25 ธันวาคม (เชื่อกันว่าเป็นการกำหนดขึ้นภายหลัง) ใน
หมู่บ้านเบธเลเฮ็ม (Bethlehem) แคว้นยูเดีย (ปัจจุบันอยู่ในเขตกรุงเยรูซาเล็ม ประเทศอิสราเอล) ในสมัย
กษัตริย์เฮโรดที่ 1 เมื่อ 4 ปีก่อน ค.ศ. มารดาชื่อมารีย์ บิดาชื่อโยเซฟ ในคืนหลังจากเด็กน้อยเกิดได้ 1 วัน 
โยเซฟได้พาลูกเมียหลบหนีกษัตริย์เฮโรดที่กำลังตามฆ่าเด็กในหมู่บ้านเบธเลเฮ็มไปกบดานที่อียิปต์ 
หลังจากกษัตริย์เฮโรดได้สิ้นพระชนม์ โยเซฟและมารีย์จึงได้พาลูกชายกลับแผ่นดินอิสราเอล แต่ย้ายไป
อาศัยอยู่ที่เมืองนาซาเร็ธ แคว้นกาลิลี (มัทธิว 2 : 1534-1535) 
 เมื่อเดก็น้อยครบ 8 วันก็ได้เข้าพิธีขลิบและได้ชื่อว่า เยซ ูซึ่งเป็นชื่อที่ทูตสวรรคบ์อกมารีย์ไว้ก่อนที่
จะตั้งท้อง หลักจากมารีย์คลอดพระเยซูได้ 40 วันได้ทำพิธีชำระตัวให้สะอาดตามหลักศาสนายิว  และพา
พระเยซูไปที่เมืองเยรูซาเล็มเพื่อถวายให้กับพระเจ้า มารีย์และโยเซฟพาพระเยซูมาทำพิธีต่างๆ ตามกฎที่
โมเสสสั่งให้ทำกับเด็กแรกเกิด เมื่อมารีย์และโยเซฟได้ทำทุกอย่างตามกฎของโมเสสแล้ว พวกเขาก็เดินทาง
กลับไปเมืองนาซาเร็ธ ในแคว้นกาลิลี (ลูกา 2 : 1626-1627) 
 ทุกๆ ปี พ่อแม่จะพาพระเยซูไปเมืองเยรูซาเล็มเพ่ือร่วมฉลองเทศกาลวันปลดปล่อย เมื่ออายุได้ 12 
ปี พระเยซูไม่ได้กลับบ้านพร้อมกับพ่อแม่แต่อยู่ในวิหารเมืองเยรูซาเล็ม โดยที่พ่อแม่ไม่รู ้เพราะคิดว่า
เดินทางกลับบ้านด้วยกัน ผ่านไปสามวันพ่อแม่จึงตามหาในเมืองเยรูซาเล็ม พบว่าบุตรชายของตนกำลังนั่ง
อยู่กับพวกครูสอนกฎปฏิบัติในวิหาร โดยกำลังตั้งคำถามกับพวกครูสอนอยู่ เป็นที่ทึ่งกันทั่วเมื่อเห็นพระเยซู
ตอบคำถามต่างๆ ได้อย่างปราดเปลื่อง หลังจากนั้นพระเยซูก็กลับไปที่เมืองนาซาเร็ธ ได้อยู่ในโอวาทของ
พ่อแม่ พระเยซูเจริญเติบโตขึ้นทั้งด้านสติปัญญาและร่างกาย ทั้งยังเป็นที่ชื่นชอบของคนท่ัวไปมากขึ้น (ลูกา 
2 : 1628) 



38 
 

 พระเยซูเมื่อเจริญวัยเป็นหนุ่มแล้วดูเหมือนจะเจริญรอยอาชีพอย่างบิดาคือเป็นช่างไม้ การศึกษา
เล่าเรียนเขียนอ่านยังมีน้อย เพราะหมู่บ้านนาซาเร็ธเป็นที่กันดารเหมือนๆ กับชาวหมู่บ้านอื่นๆ ตลอด
แคว้นกาลิลี พวกชาวบ้านมีความเชื่อทางศาสนาแบบใดพระเยซูก็มีความเชื่อเช่นเดียวกัน เช่น โรคภัยไข้
เจ็บและความตายเป็นเพราะผีปีศาจกระทำ รักษาหายได้ด้วยการสวดอ้อนวอน พระเยซูก็ปฏิบัติเหมือนกับ
เด็กชาวยิวคนอ่ืนๆ ได้ท่องจำคำทำนายต่างๆ ของโบราณ ซึ่งมีอยู่ในคัมภีร์ไบเบิล โดยประพฤติตนด้วยการ
ถือวินัยข้อห้ามต่างๆ ซึ่งมีอยู่ในคัมภีร์ไบเบิลและในกฎหมายศาสนาของนักปราชญ์ 
 พระเยซูได้รับการอบรมที่ถือว่ามีค่ายิ่งด้วยชีวิต คือเรื่องที่ชาวยิวทั้งหลายใฝ่ฝันมาแต่เก่าก่อน 
ได้แก่เรื่องพระเมสสิยาห์ (ผู้ที่พระเจ้าได้เลือกไว้) ที่จะมาตรัสในวันข้างหน้า และโปรดชาวยิวให้หลุดพ้น
จากความทุกข์ยากอย่างมหัศจรรย์ ความหวังในพระเมสสิยาห์จะมาตรัสนั้น เป็นความหวังอย่างแรงกล้า
ของพระเยซูอยู่ตลอดเวลา เรื่องนี้เองทำให้พระเยซูไม่มีความเป็นสุขใจ ในขณะประกอบอาชีพเป็นช่างไม้ 
พระเยซูคิดว่า จะมัวมานั่งนิ่งเฝ้าคอยวันที่พระเมสสิยาห์จะมาตรัสอยู่เฉยๆ อย่างนี้ต่อไปเห็นจะไม่ไหว จึง
คิดแสวงหาหนทางเร่งวันอันเป็นมหามงคลให้มาถึงในเร็ววัน (พระยาอนุมานราชธน (ยง เสฐียรโกเศศ), 
2532 : 164-165) 
 หลังจากโยเซฟผู้เป็นบิดาได้ถึงแก่กรรม พระเยซูไม่ได้สนใจในสตรีเพศเลย แต่กลับชอบศึกษาพระ
ธรรมคัมภีร์และโต้ตอบปัญหาธรรมในวิหารอยู่บ่อยๆ จนเมื่ออายุ 30 ปี พระเยซูได้พบกับยอห์น นักบวชที่
น่านับถือได้เทศนาสั่งสอนประชาชนว่า พระเมสสิยาห์ลงมาสู่โลกมนุษย์แล้ว จะมาช่วยชาวยิวในไม่ช้านี้ 
พระเยซูเลื่อมใสในยอห์นมาก ยอห์นได้ทำพิธีจุ่มน้ำให้กับพระเยซูในแม่น้ำจอร์แดน ด้วยการผ่านพิธีจุ่มน้ำ
นี้เอง ทำให้พระเยซูเต็มเปี่ยมไปด้วยพระวิญญาณอันบริสุทธิ์ (ชาตรี ชุมเสน, 2553 : 99) 
 พระเยซูกลับไปแคว้นกาลิลีทรงเต็มไปด้วยฤทธิ์เดชของพระวิญญาณ ชื่อเสียงได้แพร่กระจายไป
ทั่วแถบนั้น ได้เริ่มสอนประชาชนอยู่ตามที่ประชุมต่างๆ ด้วยสติปัญญาที่เฉลียวฉลาด พระเยซูเป็นผู้แทน
พระเจ้าที่เอ่ยถ้อยคำที่มีสติปัญญา ทรงรักษาคนมากมายซึ่งเป็นงานที่พระเจ้ามอบให้พระเยซูทำ ทรงรักษา
คนง่อยที่เดินไม่ได้ รักษาคนตาบอดให้มองเห็น ยิ่งกว่านั้นทำให้คนตายกลับฟื้นขึ้นมา แม้แต่ลมพายุก็ยังฟัง
คำสั่งของพระองค์ พวกผีห่าซาตานยังกลัว พระองค์จึงกลายเป็นคนดัง พวกผู้มีอำนาจเริ่มหวาดกลัวว่าจะ
สูญเสียความสำคัญของตนเอง (ไบเบิลลีคนานาชาติ, 2560 : 33) 
 หลังจากยอห์นถูกจับขังคุก พระเยซูก็กลับไปที่แคว้นกาลิลี แล้วย้ายจากเมืองนาซาเร็ ธไปอยู่ที่
เมืองคาเปอรนาอุม ที่อยู่ริมฝั่งทะเลสาบกาลิลี ในเขตแดนเศบูลุนและนัฟทาลี ตั้งแต่นั้นมาพระเยซูประกาศ
สอนและรักษาประชาชนอีกครั้ง พระองค์เดินทางทั่วแคว้นกาลิลีเพื่อสั่งสอนคนตามที่ประชุมชาวยิว  ได้
ประกาศข่าวดีเกี่ยวกับอาณาจักรแห่งสวรรค์ให้ทุกคนรู้ นอกจากนี้ ยังได้รักษาโรคภัยไข้เจ็บต่างๆ ให้กับคน
ในเมืองจนหาย ทำให้มีชื่อเสียงเลื่องลือไปทั่วประเทศซีเรีย ผู้คนแห่กันมาหาพระเยซูเพื่อรักษาโรคต่างๆ  
พระองค์ก็รักษาให้หายได้หมด มีคนจำนวนมากขึ้นเรื่อยๆ พากันติดตามพระองค์ ท ั้งคนจากแคว้นกาลิลี 
แคว้นยูเดียและดินแดนทางตะวันออกของแม่น้ำจอร์แดน (มัทธิว 4 : 1538) 
 เมื่อพระเยซูเห็นผู้คนติดตามมาจำนวนมาก พระองค์ได้ขึ้นไปบนภูเขา นั่งอยู่ที่นั่นและเริ่มสอนคน
พวกนั้น มีใจความสำคัญว่า “คนที่รู้ตัวว่าต้องการพระเจ้า มีเกียรติจริงๆ เพราะเขาได้เป็นส่วนหนึ่งใน



39 
 

อาณาจักรแห่งสวรรค์ คนที่มีจิตใจบริสุทธิ์ มีเกียรติจริงๆ เพราะเขาจะได้เห็นพระเจ้า คนที่สร้างสันติ มี
เกียรติจริงๆ เพราะพระเจ้าจะเรียกเขาว่าลูก คนที่โดนดูถูกโดนข่มเหงรังแกและโดนใส่ร้ายป้ายสี เพราะ
ติดตามเรา มีเกียรติจริงๆ ให้ดีใจและมีความสุขเถอะ เพราะพระเจ้าได้เก็บรางวัลอันยิ่งใหญ่ไว้ให้กับคุณ
แล้วบนสวรรค์” หลังจากนั้นพระเยซูได้ประกาศแก้ไขกฎปฏิบัติของโมเสส โดยกล่าวว่า เราไม่ได้ยกเลิกค า
สอน แต่มาท าให้มันส าเร็จหรือท าให้เห็นความหมายที่แท้จริงให้บรรลุเป้าหมาย (มัทธิว 5 : 1539) 
 พระเยซูอยู่บนภูเขาเพื่ออธิษฐานตลอดทั้งคืน พอถึงตอนเช้าพระองค์เรียกลูกศิษย์เป็นจำนวนมาก
เข้ามาหา โดยเลือกศิษย์คนสำคัญจำนวน 12 คน เพื่อตั้งให้เป็นศิษย์เอก ได้แก่ 1. ซีโมน ที่พระองค์เรียกว่า 
เปโตร 2. อันดรูร์ น้องชายเปโตร 3. ยากอบ 4. ยอห์น 5. ฟีลิป 6. บารโธโลมิว 7. มัทธิว 8. โธมัส 9. ยาก
อบ ลูกชาของอัลเฟอัส 10. ซีโมน ผู้มีใจจดจ่อกับพระเจ้า 11. ยูดาส ลูกของยากอบ และ 12. ยูดาสอิสคาริ
โอท (ซึ่งต่อมาในภายหลังเป็นคนที่หักหลังพระเยซู) พระองค์เริ่มปฏิบัติผิดจากหลักศาสนาเดิม พร้อมกับ
เริ่มวิจารณ์พวกผู้นำศาสนาเดิม (ลูกา 6 : 1636) 
 พระเยซูเดินทางไปเมืองเยรูซาเล็มเพื่อนำสันติสุขมาให้ประชาชน โดยเริ่มขับไล่คนที่ขายของกัน
อยู่ภายในวิหาร พระองค์สั่งสอนอยู ่ในบริเวณวิหารทุกวัน พวกหัวหน้านักบวช พวกครูสอนกฎปฏิบัติกับ
พวกผู้นำอาวุโสชาวยิวพยายามหาทางที่จะฆ่าพระองค์ แต่ยังหาโอกาสไม่ได้ เพราะประชาชนทุกคนต่างติด
อกติดใจในถ้อยคำของพระองค์เป็นอย่างมาก พวกเขาเฝ้าดูพระเยซูอย่างใกล้ชิด ส่งพวกสอดแนมที่แกล้ง
ทำเป็นคนดีเพ่ือไปจับผิดคำพูดของพระองค์ จะได้จับตัวพระองค์ส่งไปให้ผู้พิพากษาและเจ้าเมืองโรม 
 คำสอนของพระองค์บางครั้งก็ขัดแย้งกับความเชื่อเก่า จึงทำให้มีทั้งคนรักและมีศัตรูมากเช่นกัน  
พวกผู้นำทางศาสนาไม่ชอบสิ่งที่พระเยซูกระทำหรือพูด พวกเขาพยายามจับผิดพระองค์เพื่อทำให้เสียหน้า 
แต่ปัญหาใหม่ที่พวกเขาไม่ชอบคือ พระเยซูได้ใจของประชาชนโดยเพราะยอมช่วยเหลือคนบาป คนไม่
สบายหรือคนที่อ่อนแอ พวกผู้นำทางศาสนาแน่ใจมากว่า พระเจ้าบริสุทธิ์จะไม่ไปสุงสิงกับคนบาป แต่พระ
เยซูต้อนรับคนบาป เมื่อพวกผู้นำเห็นพระเยซูกินและพูดคุยกับคนบาป แถมยังรักษาในวันหยุดทางศาสนา
ซึ่งผิดต่อความเชื่อเดิม พวกเขาจึงเห็นจุดอ่อนที่จะใส่ร้ายพระเยซู (ไบเบิ้ลลีคนานาชาติ, 2560 : 33-40) 
 พระเยซูตรัสกับประชาชนในวิหารว่า วิหารถูกทำลาย เมืองเยรูซาเล็มจะพินาศ เมื่อกองทัพโรมมา
ล้อมเมืองก็ให้รีบหนีออกไปนอกเมือง ถ้าอยู่ในแคว้นยูเดียก็ให้รีบหนีขึ้นไปบนภูเขา จงระวัง ให้ดีอย่าให้ใจ
หมกมุ่นอยู่แต่เรื่องการดื่มกินกันหรือเมาเหล้ากัน ในวันใกล้ถึงเทศกาลวันปลดปล่อย ยูดาสอิสคาริโอท ซึ่ง
เป็นศิษย์เอกคนหนึ่งในสิบสองคน ได้เข้าไปหาพวกผู้นำนักบวชและทหารเฝ้าวิหาร เพื่อเสนอตัวช่วยจับ
พระเยซูให้ โดยที่มีสัญญาการจ่ายเงินเป็นค่าตอบแทนจำนวนมาก ยูดาสอิสคาริโอทเริ่มหาโอกาสจะจับ
พระเยซูในตอนที่ไม่มีฝูงชนอยู่กับพระองค์ (นงเยาว์ ชาญณรงค์, 2549 : 375) 
 พระเยซูออกไปที่ภูเขามะกอกเทศเหมือนวันที่ผ่านๆ มา พวกศิษย์ก็ติดตามไปด้วย พระองค์ปลีก
ตัวออกไปใกล้ๆ แค่ระยะขว้างหินตกและคุกเข่าลงอธิษฐาน ไม่นานนักยูดาสอิสคาริโอทก็นำคนกลุ่มหนึ่ง
เข้ามา พวกนักบวชและพวกผู้นำที่เป็นใหญ่ ได้นำตัวพระเยซูไปที่บ้านของหัวหน้านักบวชสูงสุด โดยมีเป
โตรได้ตามไปห่างๆ เมื่อถึงบ้านพวกเขาได้ก่อนกองไฟขึ้นกลางลานบ้านและนั่งล้อมวงกัน เปโตรก็นั่งอยู่ใน



40 
 

นั้นด้วย มีสาวใช้คนหนึ่งเห็นเปโตรจึงพูดว่า ชายคนนี้ก็เป็นสมาชิกของเยซู แต่เปโตรกล่าวปฏิเสธเพราะ
กลัวมากจึงไม่ยอมรับ 
 พวกที่ควบคุมตัวพระเยซูพากันเยาะเย้ยและทุบตีพระองค์ ซ้ำยังเอาผ้ามาปิดตาและถามว่า ทาย
ดูซิใครเป็นคนตีแก แล้วก็พูดดูถูกเหยียดหยามอีกมากมาย ต่อมา ได้นำตัวพระเยซูไปในศาลสูงของพวกเขา
โดยมีเจ้าเมืองปีลาตไต่สวนพระเยซู โดยปีลาตได้ไต่สวนจนมีความเห็นว่า พระเยซูไม่ได้มีความผิดอะไร แต่
พวกหัวหน้านักบวชและทหารก็ได้ยืนกรานเสียงแข็งว่า เป็นความจริงที ่เยซูสอน ปลุกปั่นประชาชนไปทั่ว
แคว้นยูเดีย เริ่มจากแถวกาลิลีเรื่อยมาจนถึงเมืองเยรูซาเล็มนี้ ซึ่งเป็นความผิดที่ร้ายแรง เมื่อปีลาตได้ยิน
อย่างนั้น ก็สอบถามและได้รู้ว่า พระเยซูเป็นชาวกาลิลี ซึ่งอยู่ในเขตปกครองของกษัตริย์เฮโรด ปีลาตจึงได้
ส่งตัวพระเยซูไปให้กับเฮโรด ซึ่งขณะนั้นเฮโรดอยู่ที่เมืองเยรูซาเล็มพอดี 
 เมื่อเฮโรดพบพระเยซูก็ดีใจมาก เพราะอยากพบเจอมานาน เฮโรดได้ถามไปหลายอย่าง แต่พระ
เยซูก็ไม่ตอบเลย พวกหัวหน้านักบวช พวกครูสอนกฎปฏิบัติ ก็พากันกล่าวหาพระเยซูอย่างดุเดือด เฮโรด
และทหารต่างพากันหัวเราะเยาะ ดูถูกเหยียดหยามพระองค์ พวกเขาจับพระองค์แต่งชุดของกษัตริย์และ
ส่งตัวกลับไปหาปีลาตในวันนั้น เฮโรกับปีลาตไดเ้ป็นสหายกัน ซึ่งก่อนหน้านี้เป็นศัตรูกันทั้งปีลาตและเฮโรด
ได้เรียกพวกหัวหน้านักบวช ผู้นำและประชาชนมาชุมนุมกัน แล้วกล่าวว่า “พวกคุณน าชายคนนี้มาและ
กล่าวหาว่า เขาปลุกปั่นยุยงประชาชนให้กระด้างกระเดื่องนั้น เราได้สอบสวนเขาแล้ว ก็ไม่เห็นว่าเขาท าผิด
อะไรตามที่พวกคุณกล่าวหา เอาเป็นว่าเราจะสั่งเฆี่ยนเขาแล้วปล่อยตัวไป” (ลูกา 22-23 : 1671-1675) 
 แต่ฝูงชนร้องตะโกนเป็นเสียงเดียวกันว่า “ฆ่ามันซะ ฆ่ามันซะ” ปีลาตจึงเกลี้ยกล่อมชาวเมืองอีก 
เพราะอยากปล่อยตัวพระเยซู แต่พวกนักบวชและสาวกกลับตะโกนว่า “ตรึงมันที่กางเขน ตรึงมันที่
กางเขน” ปีลาตจึงตัดสินใจทำตามที่พวกนั้นขอและให้ทำตามที่ต้องการ แล้วจึงพาตัวพระเยซูเดินไปพร้อม
ไม้กางเขน ฝูงชนจำนวนมากเดินตามไปต่างก็ร้องห่มร้องไห้ คร่ำครวญเพราะสงสารพระเยซู เมื่อถึงสถานที่
ที่เรียกว่า หัวกะโหลก พวกเขาก็ได้เอาตะปูตอกมือและเท้า ตรึงพระเยซูบนไม้กางเขน อยู่ระหว่างกลาง
ผู้ร้ายอีกสองคนที่จะถูกตรึงพร้อมกับพระองค์ พวกผู้นำชาวยิวต่างพากันหัวเราะเยาะ พูดถากถางว่า “ใน
เมื่อช่วยคนอ่ืนได้ ก็ให้ช่วยตัวเองด้วยสิ ถ้าเป็นพระคริสต์ที่พระเจ้าได้เลือกไว้จริง” ปีลาตได้เขียนป้ายติดไว้
บนกางเขนว่า “เยซู ชาวนาซาเร็ธ กษัตริย์ของชาวยิว” ในวันนั้น เวลาบ่ายสามโมง พระเยซูก็สิ้นใจตาย 
โดยพระองค์ได้ร้องตะโกนก่อนสิ้นลมหายใจว่า “พระบิดา ลูกขอมอบจิตวิญญาณของลูกไว้ในมือของ
พระองค”์ ณ ภูเขาหัวกะโหลก ใกล้ๆ กรุงเยรูซาเล็ม มพีระชนมายุเพียง 33 ปี และประกาศศาสนาได้เพียง 
3 ปีเท่านั้น (ยอห์น 19 : 1715)   
 บุคลิกภาพและลักษณะนิสัย 
 พระเยซูมีหน้าตาและอุปนิสัยเหมือนบิดามารดา ซึ่งเป็นเรื่องธรรมดาที่ลูกจะสืบทอดอุปนิสัย และ
หน้าตาหรือความคิดจากพ่อแม่ พระเยซูก็เป็นเช่นนั้น พระองค์ทรงเติบโตในบ้านพ่อแม่ที่เมืองนาซาเร็ธ 
ชีวิตของมารีย์และโยเซฟย่อมมีอิทธิพลต่อพระองค์ พระเยซูทรงมีอุปนิสัยชอบช่วยเหลือคน ทรงสงสาร มี
ความอ่อนโยนต่อเพ่ือนมนุษย์จากพ่อแม่บ้างไม่มากก็น้อย พระองคไ์ม่ชอบทำตัวให้สะดุดตาใคร พระเยซูไม่



41 
 

ทรงโอ้อวดพระองค์หรือแสวงหาผลประโยชน์เพื่อพระองค์เอง พระองค์จะเสด็จไปสวดภาวนาตามลำพัง 
ทรงเป็นคนเงียบและมีอารมณ์อ่อนไหว ไม่เคยทรงทำให้ผู้ต่ำต้อยอับอาย (มาระโก 2 : 1590)  
 พระเยซูมีลักษณะนิสัยเห็นอกเห็นใจผู้อื ่น เข้าใจความรู้สึกของคน ความเห็นอกเห็นใจทำให้
พระองค์เต็มใจช่วยเหลือผู้คน พระองค์คุยง่ายไม่ถือตัว คนทุกเพศทุกวัยรู้สึกได้ว่าพระองค์สนใจพวกเขา
จริงๆ จึงสบายใจที่จะอยู่กับพระองค์ พระองค์ชอบอธิษฐาน เวลาอยู่ลำพังและอยู่กับสาวกพระองค์ชอบ
อธิษฐานในหลายโอกาสไม่ใช่เฉพาะก่อนกินอาหาร ท่านอธิษฐานเพื่อขอบคุณและสรรเสริญพระเจ้าผู้เป็น
พระบิดา พระองค์ไม่เห็นแก่ตัว คิดถึงคนอื่นก่อนตัวเองเสมอ พระองค์จะไม่ทำอะไรตามใจชอบ วาง
ตัวอย่างที่ดีให้กับสาวก พระองค์พร้อมที่จะให้อภัยและพระองค์เป็นคนกระตือรือร้น (พยานพระยะโฮวา, 
ม.ป.ป. : 14/06/2566) 
 เหตุแห่งการเป็นพระศาสดา 
 พระเยซู คือ บุตรของโยเซฟ ผู้เป็นลูกหลานของกษัตริย์ดาวิด หรือก็คือผู้ที่สืบเชื้อสายมาจาก
ครอบครัวของดาวิด กษัตริย์องค์ที่ 2 ของอิสราเอลราว 1000 ปีก่อนคริสตกาล เยซู มาจากชื่อ โยชูวา 
เป็นชื่อที่นิยมใช้กันในสมันนั้น แปลว่า ผู้ช่วยให้รอด พระเยซูจึงถือว่าเป็นบุตรของดาวิด อันเป็นชื่อเรียก
พระคริสต์ (พระเมสสิยาห์) ตามตำนานของพระคัมภีร์เดิม มีคาห์ คือชาวชนบนจากเมืองโมเรเชท ได้รับ
ข่าวสารจากพระยะโฮวาห์ มีใจความว่า พระองค์สัญญาว่าในอนาคตจะแต่งตั้งกษัตริย ์องค์หนึ่งจากเมือง
เบธเลเฮ็ม ความยิ่งใหญ่ของกษัตริย์องค์นี้ จะแผ่ไปจนถึงสุดขอบโลก แล้วกษัตริย์องค์นี้จะมาดูแลคนของ
พระองค ์เหมือนผู้เลี้ยงแกะดูแลฝูงแกะ พวกของเขาจะอยู่กันอย่างสงบสุข (มีคาห์ 5 : 1481) 
 ข้อความในพระคัมภีร์เดิม อิสยาห์ผู้เรียกตัวเองว่าเป็นผู้พูดแทนพระเจ้า เขาอาศัยอยู่ในเมือง
เยรูซาเล็มในยูดาห์ (อาณาจักรฝ่ายใต้) ประมาณ 701 ปีก่อน ค.ศ. มีข้อความบางตอนที่กล่าวถึงกษัตริย์ที่ดี
พร้อมที่สืบเชื้อสายมาจากดาวิดที่จะมาปกครองในอนาคต มีข้อความบางตอนว่า “ดูเถอะ จะมีกษัตริย์องค์
หนึ่ง ปกครองด้วยความซื่อสัตย์ยุติธรรม จะเป็นก าบังลม เป็นที่ปลอดภัยท่ามกลางพายุ เป็นล าธารน้ าในที่
แห้งแล้ง และเป็นร่มเงาในแผ่นดินร้อน คนตาบอดจะมองเห็น คนหูหนวกจะได้ยิน คนใจร้อนจะได้คิดอย่าง
รอบคอบและคนใบ้จะพูดได้ พระเจ้าจะเทชีวิตใหม่ลงมาบนพวกเราจากสวรรค์ ทะเลทรายจะกลายเป็น
สวนผลไม้ ความยุติธรรมจะอาศัยอยู่ในทะเลทรายนั้น ความถูกต้องจะพักอาศัยในแผ่นดินนี้ ผลของความ
ถูกต้องจะเป็นสันติสุข สงบสุขและปลอดภัยตลอดไป” (อิสยาห์ 32 : 1125-1126) 
 จากเนื้อความในพระคัมภีร์เดิม จึงทำให้เหล่าสาวกของพระเยซูเชื่อว่านี้คือ พระเมสสิยาห์หรือ
พระคริสต์ ผู้ที่พระเจ้าได้เจิมไว้ให้เป็นกษัตริย์ผู้ยิ่งใหญ่ของชาวยิว เพราะพระเยซูเป็นลูกหลานของดาวิด
และอับราฮัม ซึ่งถ้านับจากกษัตริย์ดาวิดลงมาถึงพระเยซูมี 28 รุ่น ซึ่งตรงกับคำพยากรณ์ในพระคัมภีร์เดิม
ทุกประการ (มัทธิว 1 : 1533) จึงทำให้เหล่าสาวกเชื่อว่าพระองค์เป็นพระคริสต์ ด้วยความที่พระเยซูได้
เห็นถึงความหมายที่แท้จริงของสิ่งต่างๆ หรือบรรลุถึงเป้าหมายแล้ว พระองค์ก็เริ่มสั่งสอนพระคริสตธรรม
คำสอนและกฎปฏิบัติต่างๆ โดยแก้ไขกฎปฏิบัติบางประการของศาสดาโมเสสของยิว ในฉบับของพระองค์
เองจากคำบอกกล่าวของพระเจ้า โดยศาสนาที่บริสุทธิ์และแท้จริงตามแบบของพระเจ้า พระบิดา  คือการ
ช่วยเหลือเด็กกำพร้า แม่ม่ายที่เดือดร้อน การรักษาตัวเองไม่ให้แปดเปื้อนกับความชั่วร้ายของโลกนี้ 



42 
 

พระองค์จึงช่วยรักษาผู้คน ไม่ว่าเป็นคนรวยหรือจน พระองค์ก็ทรงรักษาให้หมด รวมทั้งคำสอนของ
พระองค์มีความเป็นสากลมาก จึงทำให้มีผู้ยกย่องนับถือเป็นจำนวนมาก (ยากอบ 1 : 1910) 
 การประกาศพระศาสนา 
 พระศาสดาเยซูคริสต์ เริ ่มประกาศศาสนาตั้งแต่หลังทำพิธีจุ ่มน้ำ แต่ยังไม่ได้เป็นชัดเจนเป็น
รูปธรรมเท่าไรนัก จนมาถึงวันที่พระองค์ได้เทศนาบนภูเขาครั้งแรก นั่นเป็นการประกาศศาสนาของ
พระองค์ หลังจากนั้น พระเยซูได้เดินทางไปทั่วทุกเมืองและทุกหมู่บ้าน เพื่อไปสั่งสอนในที่ประชุมชน
ชาวยิว ได้ประกาศข่าวดีเกี่ยวกับอาณาจักรของพระเจ้า พร้อมกับรักษาโรคภัยไข้เจ็บต่างๆ ด้วย พระเยซู
ได้ส่งศิษย์ชุดแรกเพื่อประกาศศาสนาจำนวน 12 คน โดยให้ไปบอกกล่าวสอนเฉพาะคนอิสราเอลว่า
อาณาจักรแห่งสวรรค์ใกล้มาถึงแล้ว เวลาเดินทางไม่ให้เอาเงินทองติดตัวไป ไม่ต้องเอากระเป๋า เสื้อผ้า
สำรอง รองเท้าสานหรือไม้เท้าไปด้วย ให้ไปสอนเฉพาะครอบครัวที่ยอมรับฟัง บ้านไหนไม่ยอมรับฟังก็บอก
ให้รู้ว่า ในวันพิพากษาครอบครัวนั้นจะได้รับโทษหนัก (มัทธิว 10 : 1548) 
 พระเยซูได้เลือกศิษย์ 72 คน ส่งไปประกาศศาสนาในชุดที่สอง ให้ปฏิบัติและพูดสอนเหมือนกับ
ชุดแรก พระเยซูจะส่งศิษย์เป็นคู่ๆ ล่วงหน้าไปก่อนทุกครั้ง ก่อนที่พระองค์จะตามไปในหมู่บ้านต่างๆ เมื่อ
เข้าไปถึงบ้านนั้นๆ ก็อวยพรขอให้บ้านนี้อยู่เย็นเป็นสุข พระองค์กล่าวว่า “ถ้าบ้านนั้นมีคนที่รักความสงบ
สุขอยู่ พรนั้นก็จะตกเป็นของเขา แต่ถ้าไม่มี พรนั้นก็จะกลับมาอยู่กับผู้อวยพร” (ลูกา 10 : 1647) 
 สรุป พระเยซูคริสต์ถือกำเนิดที่หมู่บ้านเบธเลเฮ็ม แคว้านยูเดีย (เยรูซาเล็ม) เมื่อ 4 ปีก่อนคริสต
ศักราช มารดาชื่อมารีย์ บิดาชื่อโยเซฟและหลบภัยไปอาศัยอยู่ที่เมืองนาซาเร็ธ แคว้นกาลิลี ครั้นครบ 8 วัน
ได้เข้าพิธีขลิบ จึงได้ชื่อว่า โยชูวา หรือ เยซ ู ทุกๆ ปี บิดามารดาได้พาพระเยซูทำพิธีต่างๆ ตามกฎบัญญัติ
ของโมเสส เมื่อเจริญวัยเติบโตเป็นหนุ่มขึ้น มีสติปัญญา มีร่างกายที่สมบูรณ์แล้ว ได้ทำอาชีพเป็นช่างไม้ มี
ความสนใจในความเชื่อทางศาสนา พระองค์ได้ท่องจำคำทำนายต่างๆ ซึ่งอยู่ในคัมภีร์เดิม ได้รับการอบรม
ปฏิบัติตนด้วยการถือข้อห้ามต่างๆ ซึ่งมีอยู่ในคัมภีร์เดิม ได้ทราบเรื่องพระเมสสิยาห์จะลงมาโปรดในวัน
ข้างหน้าเพื่อช่วยชาวยิวพ้นจากความทุกข์ ซึ่งทำให้พระเยซูมีความหวังอย่างแรงกล้าในเรื่องนี้ตลอดมา 
พระเยซูได้หันมาศึกษาพระธรรมคัมภีร์ ได้โต้ตอบปัญหาธรรมในวิหารอยู่บ่อยๆ พอมีอายุ 30 ปี พระองค์
ได้พบกับยอห์น ได้ทำพิธีจุ่มน้ำ ณ แม่น้ำจอร์แดน ทำให้พระเยซูมีใจที่เตม็เปี่ยมได้ด้วยพระวิญญาณบริสุทธิ์ 
เต็มไปด้วยฤทธิ์เดชของพระวิญญาณ พระองค์ได้เริ่มสอนประชาชนตามสถานที่ต่างๆ เพ่ือนำสันติสุขมาให้
ประชาชน ทรงรักษาผู้คนจากโรคร้ายต่างๆ ให้หาย หลังจากรับศิษย์เอก 12 คน เพื่อง่ายต่อกิจการงาน
ต่างๆ พระองค์ได้เริ่มสอน เริ่มปฏิบัติผิดแปลกจากหลักศาสนาเดิม หักล้างบัญญัติของโมเสส จึงเกิดความ
ขัดแย้งกับความเชื่อเก่า ทำให้นักบวชยิวและผู้ครองเมืองไม่พอใจ จึงจับพระเยซูมายังศาลสูงโดยได้เยาะ
เย้ยและทุบตีอย่างทารุณ ท้ายที่สุด ก็ได้จับพระองค์ตรึงบนไม้กางเขน สิ้นพระชนม์เพียงอายุ 33 ปีเท่านั้น 
ณ ภูเขาหัวกะโหลก ใกล้กรุงเยรูซาเล็ม  
 พระเยซู มีหน้าตาและอุปนิสัยที่สืบทอดจากบิดามารดา ทรงมีอุปนิสัยชอบช่วยเหลือคน ทรง
สงสาร มีความอ่อนโยนต่อเพื ่อนมนุษย์ ไม่ชอบทำตัวให้สะดุดตาใคร ไม่ทรงโอ้อวดหรือ แสวงหา
ผลประโยชน์ ชอบสวดภาวนา เป็นคนเงียบและมีอารมณ์อ่อนไหว ให้เกียรติผู้ต่ำต้อยเสมอ ที่สำคัญคือ



43 
 

เข้าใจความรู้สึกของคน จึงทำให้พระองค์เต็มใจช่วยเหลือผู้คน คุยง่ายไม่ถือตัว จึงทำให้คนทุกเพศทุก วัย
สบายใจที่จะอยู่กับพระองค์ พระองค์คิดถึงคนอื่นก่อนตัวเองเสมอ ไม่ทำอะไรตามใจชอบ เป็นตัวอย่างที่ดี
ให้กับสาวก พร้อมที่จะให้อภัยผู้อ่ืนอยู่เสมอ 
 พระเยซูคือผู้สืบเชื้อสายมาจากดาวิด กษัตริย์องค์ที่ 2 แห่งอิสราเอล 28 รุ่น เดิมทีพระองค์มีชื่อว่า 
โยชูวา แปลว่า ผู้ช่วยให้รอด อันเป็นชื่อเรียกพระคริสต์ หรือพระเมสสิยาห์ เรื่องราวเหล่านี้มีบันทึกตาม
ตำนานของพระคัมภีร์เดิม คือคำสัญญาของพระยะโฮวาห์ กล่าวถึงกษัตริย์ผู้ยิ่งใหญ่จากเมืองเบ็ธเลเฮม 
หรือบางตอนกล่าวถึงกษัตริย์ที่ดีพร้อมผู้สืบเชื้อสายจากดาวิด เป็นต้น ซึ่งข้อความเหล่านี้ในพระคัมภีร์เป็น
คำพยากรณ์ ซึ ่งมีความตรงกับประวัติของโยชูวาหรือเยซู ทุกประการ ทำให้เหล่าชาวยิวผู้รอความ
ช่วยเหลือให้รอดพ้นจากทุกข์ เชื ่อว่า พระเยซูนี ่แหละคือ พระเมสสิยาห์ เพราะพระองค์ได้เห็นถึง
ความหมายที่แท้จริงของสิ่งต่างๆ เรียกว่า การบรรลุถึงวิญญาณบริสุทธิ์ เป็นความแท้จริงตามแบบของพระ
เจ้าพระบิดา  
 พระเยซูคริสต์ เริ ่มสอนศาสนาหลังจากทำพิธีจุ ่มน้ำ แต่ยังไม่ชัดเจนเป็นรูปธรรมเท่าไรนัก 
พระองค์สอนธรรมอย่างจริงจัง คือตอนที่พระองค์ได้เทศนาสั่งสอนบนภูเขาครั้งแรก หลังเทศนาบนภูเขา
พระองค์ได้เดินทางไปทั่วทุกหมู่บ้านเพื่อสั่งสอนประชาชน ประกาศข่าวดีเกี่ยวกับอาณาจักรของพระเจ้า 
พร้อมกับรักษาโรคภัยไข้เจ็บกับผู้คนไปด้วย พระองค์ทรงส่งเหล่าศิษย์ชุดแรกเพื่อประกาศข่าวดี 12 คน 
ภายหลังได้ส่งไปอีก 72 คน ให้ไปสอนเฉพาะครอบครับที่พร้อมจะรับฟัง 
  

4. ศาสดาของศาสนาอิสลาม 
 ท่านศาสดามุฮัมมัดเป็นศาสดาคนสุดท้ายในบรรดาทั้ง 25 ท่าน ขณะมีอายุ 40 ปี ในเดือน
รอมฎอน ณ ถ้ำฮิรอฮ์ ท่านได้รับพระบัญชาจากพระผู้เป็นเจ้าให้ดำรงตำแหน่งเป็น นบี (ปฏิบัติเฉพาะตน) 
หลังจากนั้น 6 เดือน ท่านก็ได้รับพระบัญชาแต่งตั้งเป็นร่อซูลุ้ลลอฮ์ (ศาสดา) ให้นำเอาบทบัญญัติมาเผยแผ่
แก่มวลมนุษย์ทั่วไป ซึ่งรายละเอียดส่วนใหญ่จะอยู่ในหัวข้อ ดังต่อไปนี้ 
 ชาติก าเนิดของพระศาสดา 
 นบ ีมุฮัมมัด เกิดที่เมืองเมกกะ (ซาอุดิอารเบียในปัจจุบัน) ราว พ.ศ. 1113 เมื่อครั้งแรกเกิด ได้ชื่อ
ว่า อุบุลกัสเสม ต่อมาภายหลังเรียกกันว่า มุฮัมมัด แปลว่า พระผู้ซึ่งได้รับคำสดุดี (เสฐียรโกเศศ-นาคะ
ประทีป, 2516 : 203) บิดาชื่ออับดุลเลาะฮ์ มารดาชื่ออามีนะฮ์ บิดาถึงแก่กรรมขณะที่มารดาตั้งครรภ์ท่าน
ได้ 2 เดือน ไม่นานมารดาก็ถึงแก่กรรมตอนท่านอายุได้ 6 ขวบ นบี มุฮัมมัด จึงต้องอาศัยอยู่กับปู่ซึ ่งชรา
อายุร่วม 100 ปี ชื่อว่าอับดุลมุตตอลิบ ได้ไม่นานนักปู่ก็ถึงแก่กรรมตอนท่านอายุได้ 8 ขวบ นบี มุฮัมมัด 
ต้องไปอาศัยและได้รับการเลี้ยงดูจากลุงชื่อว่า อบูตอลิบ ซึ่งเป็นพ่อค้าที่ร่ำรวย ลุงรักใคร่ท่านมากและได้
ฝึกสอนให้ นบี มุฮัมมัด ทำการค้าขาย เมื่อเติบใหญ่ขึ้นท่านมีนิสัยช่างนึกตรึกตรองมาแต่เด็ก บางครั้งจึง
เป็นเหมือนคนใจลอย ให้สนใจไปทางอ่ืนไม่ใช่เรื่องการขาย ตลอดชีวิตไม่ได้เรียนหนังสือ อ่านไม่ออก เขียน
ไม่ได้ แต่การท่องเที่ยวค้าขายก็ทำให้ได้ความรู้มาก เพราะได้เดินทางไปจนถึงประเทศอียิปต์และซีเรีย จึง
ได้พบคนหลายชาติหลายภาษา ท่านได้รับความยกย่องเชื่อถือจากปวงชนมาก เพราะท่านเป็นผู้มีมารยาท



44 
 

ดี มีความโอบอ้อมอารีและมีความซื่อสัตย์มาก จึงได้รับการขนานนามว่ า อัลอะมีน แปลว่า ผู้ซื่อสัตย์ ผู้
ไว้ใจได้ (การีม อับดุลเลาะฮ์, ม.ป.ป. : 49-50) 
 ท่านมุฮัมมัดได้ใช้ชีวิตเป็นพ่อค้าระยะหนึ่ง จึงได้รับคำแนะนำจากลุงว่าให้ไปสมัครทำงานกับหญิง
คนหนึ่ง ซึ่งเกี่ยวข้องเป็นญาติกัน หญิงนั้นชื่อคอดียะฮ์ เป็นหญิงหม้ายที่ร่ำรวยมาก มีความมั่งคั่งและใจดี 
อายุแก่กว่าท่าน 15 ปี ท่านมุฮัมมัดมีความรู้ในการเดินทางค้าขายอยู่แล้ว คงจะทำงานให้เขาได้ และท่าน
ได้ปฏิบัติตามคำแนะนำของลุง คอดียะฮ์ก็รับไว้ให้นำขบวนสินค้าเดินทางไปกับกองคาราวาน ท่านมุฮัมมัด
ได้ประสบความสำเร็จในการค้าและทำงานได้ผลดี ด้วยความสามารถของท่านทำให้ท่านเป็นที่ชื่นชอบของ
นางคอดียะฮ์ พร้อมกับท่านมีรูปงาม ศีรษะใหญ่ มีหนวดเคราดำเป็นมัน ก็เกิดความรักความพอใจ และใน
ที่สุดท่านก็ได้แต่งงานกับนางคอดียะฮ์เมื่อท่านอายุ 25 ปี ในขณะนั้นนางคอดียะฮ์มีอายุได้ 40 ปี 
 หลังจากท่านมุฮัมมัดได้แต่งงานแล้ว ก็กลายเป็นคนมั่งคั่ง ยกฐานะของท่านจากเป็นคนขับขี่อูฐอัน
เป็นฐานะต่ำต้อยขึ้นเป็นฐานะสูง เป็นพ่อค้าซึ่งมั่งมีและมีคนนับหน้าถือตาในสังคมเมืองเมกกะ ท่านมุฮัม
มัดมีความซื่อสัตย์ต่อนางตราบเท่าถึงวันที่นางคอดียะฮ์ได้ถึงแก่กรรมไป (เสฐียรโกเศศ-นาคะประทีป, 
2507 : 31) หลังจากที่ภรรยาถึงแก่กรรมท่านมุฮัมมัดก็ไม่ต้องกังวลด้วยความจำเป็นเกี่ยวกับเรื่องการหา
เลี้ยงชีพแล้ว ก็ตั้งต้นหันมาคิดตรึกตรองเรื่องศาสนาตามนิสัยที่มีอยู่แล้วในสันดาน ท่านเดินทางออกไปที่
ทะเลยทรายบ่อยๆ เพ่ือไปกระทำจิตให้อยู่กับความวิเวก เพราะชีวิตที่หมกมุ่นอยู่ซ้ำๆ ซากๆ กับการค้าขาย 
ไม่เป็นสิ่งที่ทำให้เกิดความสงบใจแก่ท่านได้นัก (พระยาอนุมานราชธน (ยง เสฐียรโกเศศ), 2532 : 193) 
 ท่านนบีมุฮัมมัดได้แต่งงานหลายครั้งหลังจากที่นางคอดียะฮ์ภรรยาคนแรกได้ถึงแก่กรรมไป แต่
การแต่งงานในครั้งหลังๆ มักมีวัตถุประสงค์เพื่อช่วยเหลือสตรี หรือเพื่อเหตุผลทางการเมือง และเพื่อผูก
สัมพันธ์ชนเผ่าอาหรับต่างๆ ซึ่งภรรยาคนหนึ่งเป็นที่โปรดปรานของท่านชื่อนางอาซาฮ์ เป็นธิดาของท่าน
อาบูมาร์ค ผู้เป็นเพื่อนสนิทและเป็นกำลังสำคัญของท่าน ท่านนบีมุฮัมมัดมีบุตร 6 คน เป็นชาย 2 คน แต่
เสียชีวิตตั้งแต่ยังเด็ก เหลือบุตรสาวเพียงคนเดียวชื่อฟาติมะ ซึ่งเกิดจากนางคอดียะฮ์ภรรยาคนแรก และ
ท่านได้ยกฟาติมะให้แต่งงานกับท่านอาลีตาลิม ซึ่งเป็นหลานของท่านและเป็นบุตรของลุงที่ชื่อว่าอบูตอลิบ 
ผู้เคยเลี้ยงดูท่านในตอนเด็ก ท่านอาลีเป็นผู้ติดตามที่ซื่อสัตย์ของท่านนบีมุฮัมมัด และต่อมาได้เป็นผู้นำ
นิกายซีอะฮ์ (ชาตรี ชุมเสน, 2553 : 117) 
 เมื่อท่านอายุได้ 40 ปี เรื่องราวอันวุ่นวายในชีวิตได้ผ่านไป ท่านมีเวลาที่เป็นนักคิดมากขึ้น สิ่งที่
ผ่านมาเรื่องการเคารพบูชาหินกาบะนี้ก็ดี หรือการเดินทางท่องเที่ยวค้าขายก็ดี ทำให้ท่านสนใจใฝ่คิดและ
ตั้งปัญหาต่างๆ เกี่ยวกับชีวิตว่าสิ่งนี้ถูกต้องหรือไม่ บางครั้งก็ขึ้นไปบนยอดเขาหาที่สงบสงัดเพื่อตรึกตรอง 
ครั้งหนึ่งท่านได้ขึ้นไปบนยอดเขาฮิรา ที่ยอดเขานี้เองได้ถือกำเนิดแนวความคิดเรื่องพระเจ้ามีเพียงองค์
เดียวเกิดข้ึน (มูฮัมมัด เนสะและ, 2563 : 5) 
 หลังจากท่านนบีมุฮัมมัดได้รับโองการจากพระผู้เป็นเจ้าให้ท่านเป็นร่อซุ้ลเพื่อเผยแผ่ศาสนา
ของอัลลอฮ์ ท่านได้ทำหน้าที่ศาสดาจารย์ประกาศศาสนาในเมืองเมกกะอยู่ 13 ปี โดยได้รับการขัดขวาง
จากศัตรูอย่างมากมาย จึงได้อพยพหนีไปยังนครมะดีนะฮ์ ณ ที่นี้เอง ท่านได้ทำการเผยแผ่ศาสนาของอัล
เลาะฮ์ จนศาสนาอิสลามได้แผ่ออกไปทั่วดินแดนอาหรับและประเทศใกล้เคียง หลังจากนั้นท่านศาสดามุฮัม



45 
 

มัด ซ.ล. ได้สิ้นชีวิตลงที่นครมะดีนะฮ์ เมื่ออายุได้ 63 ปี ในวันที่ 28 มิถุนายน ค.ศ. 632 รวมระยะเวลาใน
การประกาศศาสนาได้ 23 ปี (การีม อับดุลเลาะฮ์, ม.ป.ป. : 50) 
 บุคลิกภาพและลักษณะนิสัย 
 นบ ีมุฮัมมัด มีบุคลิกภาพที่สุขุมเยือกเย็น รอบคอบ จริงจัง เด็ดขาดในสงคราม แม้จะมีฐานะสูงส่ง
เป็นทั้งศาสดาของศาสนา เป็นกษัตริย์ปกครองอาณาจักรอิสลามอันกว้างใหญ่ไพศาล มีกองทัพอันเกรียง
ไกรนับแสนคน แต่ท่านก็คงใช้ชีวิตเรียบง่ายไม่ฟุ้งเฟ้อโอ่อ่าตามฐานะ ท่านใช้เสื้อผ้าง่ายๆ ธรรมดาเป็นผ้า
ฝ้าย ไม่ใช่ผ้าสักหลาดหรือผ้าไหมซึ่งเป็นที่นิยมแพร่หลายของคนผู้มีฐานะมั่งคั่งร่ำรวยในสมัยนั้น และโดย
ปกติแล้ว นบ ีมุฮัมมัด เป็นคนสุภาพถ่อมตนอยู่เป็นเนืองนิจ พร้อมที่จะให้อภัยโทษแก่ศัตรู และพร้อมที่จะ
ช่วยเหลือคนอ่ืน ท่านจะตำหนิและสั่งห้ามไม่ให้ทหารกระทำการทารุณแก่ศัตรู นี่ถือเป็นนิสัยที่โด่ดเด่นของ
ท่าน (ชาตรี ชุมเสน, 2553 : 117) 
 นบี มุฮัมมัด มีคุณลักษณะพิเศษต่างกับนบีและร่อซู้ลท่านอื่นๆ คือ ท่านเป็นศาสดาผู้มีเกียรติยิ่ง
กว่านบีและร่อซู้ลคนอื่นๆ และคำสอนของท่านนั้นใช้ได้ตลอดไปจนวาระสุดท้ายของโลก แก่มนุษยชาติทั้ง
มวลและท่านเป็นร่อซู้ล (ผู้รับใช้หรือผู้แทน) องค์สุดท้ายของพระผู้เป็นเจ้าหรืออัลลอฮ์ ร่อซู้ลของอัลลอฮ์
จะต้องมีคุณสมบัติ 4 ประการ คือ 
 1. วาจาสัตย์ ไม่พูดเท็จ 
 2. ไว้วางใจได้ ซื่อสัตย์สุจริต ไม่กระทำความชั่วฝ่าฝืนบัญญัติของอัลเลาะฮ์ 
 3. นำศาสนาออกเผยแผ่โดยทั่วถึงและไม่ปิดบังอำพราง 
 4. เฉลียวฉลาด ทันคน ไม่โง่เขลา 
 นบ ีมุฮัมมัด เป็นผู้สูงเกียรติในบรรดาร่อซู้ลทั้งหมด ได้รับขนานนามว่า อูลุ้ลอัสมิ แปลว่า ผู้มีความ
ตั้งใจอันเด็ดเดี่ยวที่สุด (การีม อับดุลเลาะฮ์, ม.ป.ป. : 45-48) 
 เหตุแห่งการเป็นพระศาสดา 
 หลังจากท่ี มุฮัมมัด ได้นิมิตญาณเห็นเทพบดีญิบรออีล (เทวทูตผู้นำพระบัญชาจากอัลลอฮ์สู่ร่อซู้ล) 
ปรากฏร่างอยู่เฉพาะพักตร์ ดำรัสแก่มุฮัมมัดว่า “ลุกขึ้นเถิด จงสั่งสอนลัทธิเผยแผ่เกียรติคุณพระเป็นเจ้า
เถิด” มุฮัมมัด ได้รับการแต่งตั้งเป็นศาสดาพยากรณ์ผู้แทนองค์อัลลอฮ์ ให้เป็นผู้เผยแผ่คำสอนของอัลลอฮ์
แก่มนุษยชาติ เป็นการโปรดสัตว์ให้พ้นจากความทุกข์ เพราะหลงผิด ให้รู้จักบูชาพระผู้เป็นเจ้าอันแท้จริง 
อันเป็นศาสนาโบราณหาใช่เป็นศาสนาเกิดขึ้นใหม่ไม่ ท่านได้บรรลุความรู้คือธรรมความรอดพ้นที่เรียกว่า 
อิสลาม ไดป้ระกาศพระศาสนาแก่มหาชนเมื่ออายุ 44 ปี (เสฐียรโกเศศ-นาคะประทีป, 2507 : 33-34) 
 นบี มุฮัมมัด อยากช่วยชาวเมืองเมกกะให้พ้นจากการถือผีสางเทวดาอย่างเลอะเทอะ เพราะการ
บูชารูปเคารพที่ประชาชนชาวอาหรับนับถืออยู่  เป็นลัทธิอันไม่ควรกระทำ จึงจะช่วยให้ผู้คนเหล่านี้ไป
ประพฤติตามอย่างเดิม แบบลัทธิของอิบราฮิม (ศาสนายิว) ให้จงได้ สอนคนให้รอดพ้นจากความยุ่งเหยิง
แห่งชีวิต ด้วยการมอบตนไว้ในพระเจ้า ไม่ใช่มอบตนไว้กับเทพที่สิงสถิตอยู่บนเขาหรือบนต้นไม้ ไม่ใช่อยู่กับ
พวกผีสางเทวดาชั้นต่ำ ดังที่ผู้ร่วมชาติในเมืองเมกกะเซ่นไหว้ด้วยเลือดเนื้อของสัตว์ที่นำมาบูชา แล้วอ้อน



46 
 

วอนข้อร้องอย่างเต้นแร้งเต้นกา นอกจากพระเจ้าซึ่งเป็นเทพอันยิ่งใหญ่อยู่ทั่วไปในโลกนี้เพียงองค์เดียว
เท่านั้น คือ อัลลอฮ ์(เสฐียรโกเศศ-นาคะประทีป, 2516 : 206-207) 
 ท่านก็ได้เริ่มเทศนาชักชวนให้ชาวเมืองเมกกะ ละเลิกการถือรูปเคารพผีสางเทวดา ให้หันมาถือแต่ 
อัลลอฮ์ ผู้ทรงสรรพศักดิ์แต่เพียงองค์เดียว ท่านเริ่มเปิดเผยความลับเรื่องศาสดาพยากรณ์แก่ภรรยา ญาติ
สนิท มิตรสหาย ที่ใกล้ชิดเป็นลำดับแรก จากนั้นมาได้เปิดเผยแก่คนอื่นต่อไป จนได้ประกาศตนเป็นผู้แทน
อัลลอฮ์อย่างเปิดเผย ท่านเทศนาสอนชาวเมกกะ พ่อค้า คนกระทำบุณยยาตราและเป็นชาวเบดูอิน ซึ่งต่าง
มาชุมนุมพักแรมอยู่ รวมทั้งชาวยิว ชาวคริสต์ รวมทั้งคนมาจากที่อื่นๆ ให้ความสนใจในเทศนาของ นบี 
มุฮัมมัด ซึ่งโน้มเอียงมาในทางเคารพบูชาพระผู้เป็นเจ้าเพียงองค์เดียว ท่านได้เพียรพยายามเทศนาแก่คน
แปลกหน้าที่มาจากที่อ่ืน ครั้นพวกเหล่านี้กลับไปยังถิ่นที่อยู่เดิมของตน ก็นำเอาข่าวสารที่ได้ฟังจากศาสดา
จารย์ไปบอกเล่าต่อ จนเกียรติคุณของ นบี มุฮัมมัด แพร่กระจายออกไปทั้งใกล้และไกลในแดนทะเลทราย
อันกว้างใหญ่ (นงเยาว์ ชาญณรงค์, 2549 : 370) 
 หลังจากท่านหลบภัยหนีจากเมืองเมกกะ ซึ่งเป็นปีเริ่มต้นของศักราชมุฮัมมัด (ปีเฮชิรา) ท่านก็ได้
เริ่มประกาศศาสนาของอัลลอฮ์อย่างเป็นรูปธรรมทันที แก่ผู้ที่มาพบปะแล้วเป็นผลสำเร็จอย่างมาก พร้อม
กับมีพวกเบดูอินพากันมาเข้ารีตในศาสนาด้วยความศรัทธาเป็นจำนวนมาก ขณะเดียวกันก็ทำสงครามกับ
เมืองเมกกะจนได้รับชัยชนะ นบี มุฮัมมัด จึงได้เกียรติคุณยกย่องว่าเป็นวีรบุรุษ เพราะสงครามคราวนี้ที่
ชาวเมืองยาถริบได้ชัยชนะ ก็เพราะ นบี มุฮัมมัด เป็นผู้วางแผนการกลยุทธวิธี ท่านจึงได้เป็นเจ้า เป็นใหญ่ 
ในเมืองยาถริบโดยไม่มีใครจะโต้แย้งได้ จากนั้นเปลี่ยนชื่อเมืองยาถริบใหม่เป็น เมืองเมดินา ซึ่งแปลว่า 
พระนครแห่งศาสดาพยากรณ์ (พระยาอนุมานราชธน (ยง เสฐียรโกเศศ), 2532 : 197-200) 
 การประกาศพระศาสนา 
 นบี มุฮัมมัด เริ่มประกาศศาสนาอย่างเป็นรูปธรรมหลังจากเริ่มปีเฮชิรา หลังจากปราบปรามชนะ
สงครามศาสนาที่เมืองเมกกะได้ นบ ีมุฮัมมัด ก็ได้รับความยินยอมให้กลับไปเมืองเมกกะอย่างผู้มีชัยชนะ มี
อำนาจอย่างสิทธิ์ขาด ท่านเริ่มปราบปรามประเทศอาหรับทั้งหมดด้วยสงครามศาสนา เพ่ือให้ประชาชนมา
เข้ารีตอิสลาม ได้จัดส่งกองทัพไปทางเหนือและใต้เพื่อประกาศศาสนา ถ้าใครไม่เชื่อก็ให้ฆ่าเสียในนาม
แห่งอัลลอฮ์  
 นบ ีมุฮัมมัด ได้ส่งเสริมความเก่งกล้านี้เป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ขึ้น กล่าวคือ ได้ให้คำยืนยันว่าถ้าตายไปใน
สงครามเพื่ออัลลอฮ์ ก็หมายความว่า จะได้ข้ึนสวรรค์ทันที ไดก้ล่าวต่อไปว่า จะแสดงความภักดีต่ออัลลอฮ์
ให้เป็นที่ประจักษ์ ก็มีทางเดียวเท่านั้นคือ ต้องมอบกายถวายชีวิตไว้ในพระองค์ คำว่า อิสลาม ซึ่งแปลว่า 
มอบชีวิตไว้ ให้ถือว่าเป็นหัวใจของศาสนาและใช้เป็นชื่อศาสนาด้วย ศาสนาอิสลามก็ได้เจริญแพร ่หลาย
อย่างใหญ่หลวง เป็นศาสนาโลก จะเป็นรองก็แต่ศาสนาคริสต์เท่านั้น (พระยาอนุมานราชธน (ยง เสฐียร
โกเศศ), 2532 : 200-201) 
 ศาสนาอิสลาม เป็นศาสนาที่มีการเผยแผ่น้อย เพราะมีลักษณะเป็นศาสนาสืบสายโลหิตดังที่ได้
กล่าวไว้แล้ว ซึ่งตามประวัติศาสตร์ในช่วงที่ นบ ีมุฮัมมัด ใกล้สิ้นชีพจนถึงสิ้นชีพแล้ว ได้มีการเผยแผ่ศาสนา
ด้วยการเมืองควบคู่กับการสงครามโดยเสียส่วนมาก กล่าวคือ กองทับมุสลิมบุกเข้ารุกรานและยึดครองใน



47 
 

แผ่นดินใด คณะเผยแผ่ศาสนาก็เข้าทำงานในที่นั้นๆ พลเมืองของท้องถิ่นนั้น ย่อมกลายเป็นผู้นับถืออิสลาม
ไปในที่สุด (สุชีพ ปุญญานุภาพ, 2534 : 112) 
 สรุป นบี มุฮัมมัด ถือกำเนิดที่เมืองเมกกะ แรกเกิดได้ชื่อว่า อุบุลกัสเสม บิดาชื่อ อับดุลเลาะฮ์ 
มารดาชื่อ อามีนะฮ ์เมื่อ 6 ขวบ หลังจากบิดามารดาถึงแก่กรรมหมด ท่านได้ไปอาศัยกับปู่และลุง จนได้รับ
การฝึกสอนทำการค้าขาย เมื่อเติบใหญ่ได้เดินทางไปดินแดนต่างๆ เพื่อค้าขาย โดยได้ไปทำงานกับ คอดี
ยะฮ์ เศรษฐินีหม้าย เมื่อความสัมพันธ์เป็นใจ ความรักย่อมเกิดขึ้น ท่านจึงได้แต่งงานกับคอดียะฮ์ กลายเป็น
คนมั่งคั่ง มีฐานะทางสังคมมากขึ้นในเมืองเมกกะ มีบุตรรวมกัน 6 คน แต่เสียชีวิตตั้งแต่ยังเด็ก ท่านจึง
เหลือบุตรสาวเพียงคนเดียวชื่อ ฟาติมะ หลังจากภรรยาของท่านถึงแก่กรรม ได้ตรึกตรองชีวิตที่ผ่านมา 
ขณะอายุได้ 40 ปี ได้รับโองการจากพระผู้เป็นเจ้าให้นำบัญญัติของพระองค์ไปเผยแผ่ประกาศศาสนาของ 
อัลลอฮ์ ท่านทำหน้าที่เป็นศาสดาจารย์ในเมืองเมกกะถึง 13 ปี ได้รับการขัดขวางจากศัตรูมากมาย จนได้
อพยพหนีไปเมืองมะดีนะฮ์ ได้ตั้งหลักปักฐานศาสนาอิสลาม ณ เมืองมะดีนะฮ์ นบี มุฮัมมัด ได้ประกาศ
ศาสนาเป็นเวลา 23 ปี ได้ถึงแก่กรรมที่เมืองมะดีนะฮ์ รวมสิริอายุได้ 63 ปี ราว พ.ศ.1175 หรือ ค.ศ.632 
 นบ ีมุฮัมมัด มีบุคลิกภาพสุขุม รอบคอบและจริงใจ แม้เป็นกษัตริย์ปกครองอาณาจักรอิสลามท่าน
ก็คงใช้ชีวิตแบบเรียบง่ายตามฐานะเดิม ท่านพร้อมให้การอภัยแก่ศัตรู พร้อมช่วยเหลือคนอื่นทุกเมื่อ นิสัย
อันโด่ดเด่นของท่านคือ สั่งห้ามกองทัพทารุณกรรมต่อศัตรู ท่านมีลักษณะพิเศษต่างจากศาสดาท่านอื่นๆ 
คือท่านมีเกียรติยิ่งกว่า เป็นศาสดาองค์สุดท้ายของอัลลอฮ์  
 นบี มุฮัมมัด ได้รับโองการแต่งตั้งจากพระผู้เป็นเจ้าให้เป็นศาสดาพยากรณ์ ผู้แทนองค์อัลลอฮ์ 
เพ่ือให้เป็นผู้เผยแผ่บัญญัติของพระผู้เป็นเจ้าแก่มนุษยชาติ โปรดสัตว์ให้พ้นจากความทุกข์ ให้รู้จักบูชาพระ
ผู้เป็นเจ้าอันแท้จริง ซึ่งเป็นศาสนาที่มีมาแต่โบราณ เช่นเดียวกับลัทธิอับราฮิม ศาสนายิวและศาสนาคริสต์ 
ความรู้ที่ให้รอดพ้น เรียกว่า อิสลาม ด้วยการให้เลิกถือผีสางเทวดา ด้วยการมอบตนไว้ในอัลลอฮ์ จนเกียรติ
คุณของท่านแพร่กระจายออกไปทั้งใกล้และไกล ในดินแดนทะเลทรายอันกว้างใหญ่ 
 ข้อเท็จจริงทางประวัติศาสตร์ ในครั้งแรก นบี มุฮัมมัด ประกาศศาสนาด้วยวาจา ต่อมาในภายหลัง
ท่านได้สร้างกองกำลังอย่างเป็นรูปธรรม เพื่อทำสงครามและประกาศศาสนาในปีเฮชิรา ณ นครมะดีนะฮ์ 
ท่านชนะสงครามที่นครเมกกะ เริ่มปราบปรามประเทศต่างๆ ในดินแดนอาหรับทั้งหมด ทำให้ประชาชน
เข้ารีตอิสลามกันมากข้ึน เมื่อเข้ายึดครองในแผ่นดินใด แผ่นดินนั้นก็กลายเป็นอิสลามในที่สุด กล่าวคือ เป็น
การเผยแผ่ศาสนาด้วยการเมืองควบคู่กับการสงคราม 
 

5. สรุปท้ายบท 
 จากการศึกษาในบทที่ 2 หัวข้อเรื่องเปรียบเทียบพระศาสดาของทั้ง 4 ศาสนา มีประเด็นสำคัญ 
คือ ศาสนาพุทธ ศาสนาคริสต์และศาสนาอิสลาม มีพระศาสดาเป็นผู้เผยแผ่หลักคำสอนของศาสนา ซึ่ง
ศาสดาของแต่ละท่านมีประวัติความเป็นมาที่แตกต่างกัน เพราะถือกำเนิดต่างยุคสมัย ถือกำเนิดต่าง
สถานที่ ต่างหลักการ ต่างวิธีการ ต่างความเชื่อและต่างภูมิความรู้ที่พระศาสดาได้รับรู้ด้วยปัญญามา ดังนั้น 
หลักธรรมที่ศาสดาของแต่ละศาสนาใช้สอนประชาชน จึงมีความต่างกันตามบริบทของการปฏิบัติและ



48 
 

หลักธรรมที่ได้ค้นพบด้วยสติปัญญา แต่ศาสนาคริสต์ ศาสนาอิสลาม ก็มีบริบทที่คล้ายกันอยู่บ้าง เนื่องจาก
เป็นศาสนาที่พัฒนาต่อยอดมาจากศาสนายิวเช่นกัน เรียกได้ว่า เป็นหนึ่งในศาสนาอับราฮัมด้วยกัน 
 ส่วนศาสนาพรามหณ์-ฮินดู ไม่มีพระศาสดา เพราะเกิดจากสภาพของธรรมชาติ แล้วคลี่คลาย
ออกเป็นตัวศาสนา แนวความคิดรากฐานขั้นต่างๆ แท้จริงคืออันหนึ่งอันเดียวกัน  เมื่อความเชื่อที่เป็น
รากฐานของแต่ละพวกมาผสมผสาน จึงเกิดการวิวัฒนาการกลายเป็นการบูชาเทพองค์ต่างๆ ตามคติความ
เชื่อนั้นๆ วัฒนธรรมพราหมณ์จึงได้ถือกำเนิดขึ้น พรามหณ์ ถือว่าเป็นแกนกลาง เพราะเป็นผู้เขียนคัมภีร์
ไตรเวทจากพระโอษฐ์ของพระพรหม พราหมณ์จึงเป็นใหญ่ ทั้งเป็นครูและผู้ทำพิธีกรรม แต่ก็ไม่ปรากฏตัวผู้
เป็นศาสดาของศาสนา 
 
 
 
 
 
 

 
  
 
 
 
 
 
 
 
 



49 
 

บทที่ 3 
เปรียบเทียบคัมภีรแ์ละหลักค าสอน 

 
 ศาสนาทุกศาสนาย่อมมีคัมภีร์หรือตำราทางศาสนาไว้เป็นหลักฐาน เพื่อสร้างความน่าเชื่อถือและ
เพ่ือการสั่งสอน แม้เดิมจะไมไ่ด้ขีดเขียนเป็นลายลักษณ์อักษร แต่เมื่อมนุษย์รู้จักการใช้ตัวหนังสือ ก็ได้มีการ
เขียน การจารึกคำสอนของศาสนานั้นๆ ไว้ เมื่อโลกเจริญขึ้นถึงกับมีการพิมพ์หนังสือเป็นเล่มๆ ได้ คัมภีร์
ศาสนาเหล่านั้นก็มีผู้พิมพ์เป็นเล่มขึ้นโดยลำดับ คำสั่งสอนทั้งหลายจึงต้องอาศัยบันทึกไว้ในคัมภีร์ โดยบทที่ 
3 นี้ จะเปรียบเทียบถึงคัมภีร์และหลักคำสอนของทั้ง 4 ศาสนา ว่ามีความสำคัญอย่างไรบ้าง มีรายละเอียด
ดังต่อไปนี้ 
 

1. คัมภีรแ์ละหลักค าสอนของพระพุทธศาสนา 
 พระพุทธศาสนา คือ คำสอนของพระพุทธเจ้า คำสั่งสอนในที่นี้คือพระวินัยหรือศีล พระธรรม คือ 
คำสอน พระอภิธรรม คือ แก่นของความจริงที่ได้จารึกไว้ในคัมภีร์  เรียกว่า พระไตรปิฎก ซึ่งบันทึกไว้เป็น
หลักฐาน คัมภีร์พระไตรปิฎกมีความเป็นมาและมีหลักคำสอนที่สำคัญ โดยมีรายละเอียดต่อไปนี้ 
 คัมภีร์พระไตรปิฎก 
 พระไตรปิฎก เรียกในภาษาบาลีว่า ติปฏิก หรือ เตปฏิก แปลว่า 3 คัมภีร์ เมื่อแยกเป็นคำๆ ได้แก่ 
พระ+ไตร+ปิฎก คำว่า พระ เป็นคำแสดงความเคารพหรือยกย่อง คำว่า ไตร แปลว่า 3 คำว่า ปิฎก แปล
ได้ 2 อย่าง คือ คัมภีร์หรือตำราอย่างหนึ่ง แปลว่า กระจาดหรือตะกร้าอย่างหนึ่ง (นงเยาว์ ชาญณรงค์, 
2549 : 296) เหตุที ่แปลว่ากระจาดหรือตะกร้า เพราะหมายความว่า เป็นที ่รวบรวมคำสั่งสอนของ
พระพุทธเจ้าไว้เป็นหมวดหมู่ ไม่ให้กระจัดกระจาย คล้ายกระจาดหรือตะกร้าอันเป็นภาชนะใส่ของ นั่นเอง  
 พระไตรปิฎก คือคัมภีร์ที่จารึกคำสอนของพระพุทธเจ้า ที่นิยมใช้เรียกกันว่า พระพุทธศาสนา 
ดังนั้น พระพุทธศาสนาก็คือพระไตรปิฎกนั่นเอง พระพุทธเจ้าทรงเรียกคำสั่งสอนของพระองค์ว่า ธรรมและ
วินัยหรือเรียกรวมว่า พระธรรมวินัย ธรรมคือคำสั่งสอนอันเป็นข้อปฏิบัติสำหร ับคนทั่วไปไม่ว่าจะเป็น
คฤหัสถ์หรือบรรพชิต ส่วนวินัยคือคำสั ่งสอนอันเป็นข้อปฏิบัติสำหรับบรรพชิตหรือผู ้อุปสมบทใน
พระพุทธศาสนา พระพุทธเจ้าทรงสั่งสอนพระธรรมวินัยด้วยภาษามคธหรือภาษาบาลี อันเป็นภาษาของ
ชาวมคธหรือประเทศมคธในสมัยนั้น เพราะฉะนั้น คำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าหรือพระธรรมวินัย จึงได้รับ
การทรงจำและถ่ายทอดสืบๆ กันมาด้วยภาษามคธหรือภาษาบาลีในชั้นแรก (สุชีพ ปุญญานุภาพ, 2560 : 
3-4) แบ่งออกเป็น 3 ส่วน ดังนี้  
 1. วินัยปิฎก ว่าด้วยวินัยหรือศีลของภิกษุ ภิกษุณี มีทั้งหมด 5 กัณฑ์ ได้แก่ 1) ปาราชิกกัณฑ์ 2) 
ปาจิตตียกัณฑ์ 3) มหาวรรคกัณฑ์ 4) จูฬวรรคกัณฑ์ 5) ปริวารกัณฑ์ 



50 
 

 2. สุตตันตปิฎก ว่าด้วยพระธรรมเทศนาและคำสอนอื่นๆ ซึ่งมีเรื ่องราว เช่น บุคคล สถานที่ 
เหตุการณ์ ประกอบให้รู้ว่าแสดงแก่ใคร ที่ไหนและปรารภเหตุอะไร มีทั้งหมด 5 นิกาย ได้แก่ 1) ทีฆนิกาย 
2) มัชฌิมนิกาย 3) สังยุตตนิกาย 4) อังคุตตรนิกาย 5) ขุททกนิกาย  
 3. อภิธัมมปิฎก ว่าด้วยธรรมล้วนๆ หรือธรรมะที่สำคัญ ไม่มีบุคคล สถานที่ และเหตุการณ์
ประกอบ มีทั้งหมด 7 ปกรณ์ ได้แก่ 1) ธรรมสังคณีปกรณ์ 2) วิภังคปกรณ์ 3) ธาตุกถาปกรณ์ 4) ปุคคล
บัญญัตปิกรณ์ 5) กถาวัตถุปกรณ์ 6) ยมกปกรณ์ 7) ปัฏฐานปกรณ์ (นงเยาว์ ชาญณรงค์, 2549 : 297) 
 พระธรรมคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าที่ปรากฏในพระไตรปิฎกทั้ง 3 ปิฎกมีทั้งหมด 84,000 พระ
ธรรมขันธ์ ท่านนับวัตถุหนึ่ง นิทานหนึ่ง ปัญหาปุจฉกะหนึ่ง ปัญหาวิสัชชนาหนึ่ง เป็นพระธรรมขันธ์ รวม
เป็น 84,000 กล่าวโดยพระพุทธเจ้าและพุทธานุพุทธะทั้งหลายเป็นผู้กล่าวในที่เทวโลกและมนุษยโลก เมื่อ
ครั้งพระผู้มีพระภาคยังทรงพระชนม์อยู่ เมื่อคราวภายหลังซึ่งเป็นเรื่องของเผ่าพันธุ์เวไนยสัตว์มีพระปัญจ
วัคคีย์ เป็นต้น เพ่ือรู้สิ่งที่เป็นโทษ ปฏิเสธในสิ่งที่ปราศจากโทษ บรรลุประโยชน์ปัจจุบันและประโยชน์เบื้อง
หน้า อันมีพระนิพพานเป็นที่สุด (เสถียร โพธินันทะ, 2541 : 392) 
 ฝ่ายนิกายเถรวาทใช้พระไตรปิฎกที่เป็นภาษาบาลี ได้พิมพ์ด้วยอักษรต่างๆ คือ อักษรไทย เมียน
มา ลังกา ลาว กัมพูชา โรมัน เทวนาครี รามัญ เงี้ยวและลานนา ซึ่งคำอ่านในภาษาต่างๆ ออกเสียงได้
ตรงกัน พระไตรปิฎกฉบับของไทยมี 45 เล่ม เป็นวินัยปิฎก 8 เล่ม สุตตันตปิฎก 25 เล่ม และอภิธัมมปิฎก 
12 เล่ม จัดพิมพ์ให้ขนานกับประวัติที่ว่าพระพุทธเจ้าทรงเผยแผ่พระพุทธศาสนาเป็นเวลา 45 ปี ในส่วน
ของฉบับอ่ืนๆ จัดแบ่งจำนวนเล่มไม่เท่ากันแต่เนื้อความเท่ากันหมด (วรรณา วิไลรัตน์, 2524 : 60) 
 ส่วนฝ่ายนิกายมหายานมีพระไตรปิฎกที่เป็นภาษาสันสกฤต ภายหลังได้แปลเป็นภาษาจีน ญี่ปุ่น
และธิเบต ฉบับสันสกฤตสูญหายไปเป็นส่วนมาก คงมีเหลืออยู่เพียงไม่กี่เรื่องเท่านั้น (พระนันทปัญญาจารย์
, 2546 : 2-6) 
 คำว่า พระไตรปิฎก มีข้ึนในสมัยสังคายนาครั้งที่ 3 ซึ่งสังคายนาครั้งที่ 1 และ 2 เรียกว่าพระธรรม
วินัย การสังคายนา คือการจัดระเบียบหรือร้อยกรองพระธรรมวินัยที่พระพุทธเจ้าได้ทรงแสดงไว้แก ่เหล่า
พระสงฆ์สาวกของพระองค์ ซึ่งประวัติแห่งการทำสังคายนาครั้งต่างๆ ตามหลักฐานซึ่งเป็นที่ยอมรับกันตาม
บันทึกของประเทศไทยมีดังนี ้คือ 
 ครั้งที่ 1 ในอินเดีย ที่ถ้ำสัตตบรรณคูหา กรุงราชคฤห์แคว้นมคธ ภายหลังพุทธปรินิพพาน 3 เดือน  
 ครั้งที ่2 ในอินเดีย ที่วาสิการาม กรุงเวสาลี แคว้นวัชชี ภายหลังพุทธปรินิพพาน 100 ปี 
 ครั้งที่ 3 ในอินเดีย ที่อโศการาม กรุงปาฏลีบุตร แคว้นมคธ ภายหลังพุทธปรินิพพาน 234 หรือ 
235 ปี 
 ครัง้ที ่4 ในลังกา ที่ถูปาราม เมืองอนุราชปุระ ภายหลังพุทธปรินิพพาน 238 ปี 
 ครั้งที่ 5 ในลังกา ที่อาโลกเลณสถาน ณ มตเลชนบท ภายหลังพุทธปรินิพพาน 433 ปี (บาง
หลักฐานว่า 450 ปี) เริ่มมีการจดจารึกลงในใบลานเป็นครั้งแรก 
 ครั้งที่ 6 ในลังกา ที่โลหะปราสาท ภายหลังพุทธปรินิพพาน 956 ปี ในครั้งนี้เริ่มมีการแต่งอรรถ
กถา เพ่ืออธิบายคำในพระไตรปิฎกเป็นภาษาบาลีโดยอาศัยของเก่าซึ่งเป็นภาษาลังกาด้วย 



51 
 

 ครั้งที่ 7 ในลังกา ที่จลัตถิมหานคร ภายหลังพุทธปรินิพพาน 1577 ปี ในครั้งนี้เริ่มมีการแต่งหรือ
แปลฎีกา เพ่ืออธิบายคำของอรรถกถาด้วย 
 ครั้งที ่8 ในประเทศไทย ที่มหาโพธารามวิหาร เมืองเชียงใหม่ ภายหลังพุทธปรินิพพาน 2020 ปี 
 ครั้งที ่9 ในประเทศไทย ที่วัดนิพพานาราม (ก่อนการสังคายนาได้พระราชทานนามใหม่ว่า วัดพระ
ศรีสรรเพชดาราม ปัจจุบันชื่อวัดมหาธาตุ) ภายหลังพุทธปรินิพพาน 2331 ปี (แช่ม บุนนาค, 2493 : 60) 
 หลักค าสอนส าคัญของพระพุทธศาสนา 
 พระธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนามีมากมาย 84000 พระธรรมขันธ์ โดยย่นย่อแล้วเหลือเพียง 
3 ประการ คือ ศีล สมาธิและปัญญา โดยบุคคลผู้อยากรู้เห็นตามความเป็นจริง (สัมมาทิฏฐิ) ได้นั้น ต้อง
น้อมนำใจเข้ามาศรัทธาก่อน บุคคลนั้นต้องเข้ามาศึกษาปฏิบัติให้รู้ให้เห็นด้วยตนเอง ดังภาษิตที่ว่า “พระ
สัทธรรมของพระองค์ หากผู้ได้บรรลุจะพึงเห็นเอง ไม่ประกอบด้วยกาล ควรเรียกให้มาดู ควรน้อมเข้ามา 
อันวิญญูชนพึงรู้เฉพาะตน” (พระไตรปิฎก ฉบับเฉลิมพระเกียรติ เล่ม 11, 2549 : 297) โดยขอนำเพียง
หลักธรรมที่สำคัญสำหรับประยุกต์ใช้ปฏิบัติในชีวิตประจำวันมาเท่านั้น ดังต่อไปนี้ 
 1. ส าหรับคฤหัสถ์ผู้ครองเรือนพึงปฏิบัติ 
  1.1 ฆราวาสธรรม 4 
 ฆราวาสธรรม คือ หลักคำสอนที่กำกับชีวิตให้บุคคลในสังคมนั้นๆ ปฏิบัติต่อกันและกันอย่าง
ผาสุก ช่วยให้การครองชีวิตของคฤหัสถ์พบเจอแต่ความสุข ได้แก่ 
 1) สัจจะ ความจริง คือ การดำรงมั่นในสัจจะ ซื่อตรง ซื่อสัตย์จริงใจ พูดจริง ทำจริง จะทำอะไรก็
ให้เป็นที่เชื่อถือไว้วางใจได้ เป็นต้นว่า มีสัจจะต่อกัน ไม่ตระบัดสัจจะ 
 2) ทมะ ฝึกตน คือ การบังคับควบคุมตนเองได้รู้จักปรับตัว แก้ไขปรับปรุงตนให้ก้าวหน้าดีงาม
ยิ่งขึ้นอยู่เสมอ เป็นต้นว่า รู้จักข่มใจ ข่มอารมณ์ 
 3) ขันติ อดทน คือ การมุ่งหน้าทำหน้าที่การงานด้วยความขยันหมั่นเพียร เข้มแข็งอดทน ไม่
หวั่นไหว มั่นในจุดหมาย ไม่ท้อถอย เป็นต้นว่า อดทนต่อความลำบาก อดทนต่อการว่าร้าย อดทนต่อความ
เจ็บป่วย 
 4) จาคะ เสียสละ คือ การมีน้ำใจ เอื้อเฟื้อ ชอบช่วยเหลือเกื้อกูล บำเพ็ญประโยชน์สละโลภ ละ
ทิฐิมานะได้ร่วมงานกับคนอื่นได้ ไม่ใจแคบเห็นแก่ตัวหรือเอาแต่ใจตน เป็นต้นว่า เสียสละของๆ ตนแก่คน
อื่น ให้คนอื่นได้รับความสุขจากสิ่งของๆ ตนบ้าง (พระไตรปิฎก ฉบับเฉลิมพระเกียรติ เล่ม 25, 2549 : 
539) 
  1.2 วัฒนมขุ 6 
 วัฒนมุข คือหลักคำสอนที่เป็นทวารแห่งประโยชน์สุขหรือข้อปฏิบัติที่เป็นดุจประตูชัยอันเปิดออก
ไปสู่ความเจริญก้าวหน้าของชีวิต ได้แก่ 
 1) อาโรคยะ รักษาสุขภาพดี มีลาภอันประเสริฐ คือ ความไร้โรคทั้งใจและกาย 
 2) ศีล มีระเบียบวินัย ประพฤติดีมีมรรยาทงาม ไม่ก่อความเดือดร้อนแก่สังคม 
 3) พุทธานุมัต ได้คนดีเป็นแบบอย่าง ศึกษาเยี่ยงนิยมแบบอย่างของมหาบุรุษพุทธชน 



52 
 

 4) สุตะ ตั้งใจเรียนให้รู้จริง เล่าเรียนค้นคว้าให้รู้เชี่ยวชาญ ใฝ่สดับเหตุการณ์ให้รู้เท่าทัน 
 5) ธรรมานุวัติ ทำแต่สิ่งที่ถูกต้องดีงาม ดำรงมั่นในสุจริต ทั้งชีวิตและงานดำเนินตามธรรม 
 6) อลีนตา มีความขยันหมั่นเพียร มีกำลังใจแข็งกล้า ไม่ท้อถอย ไม่เฉื่อยชา เพียรก้าวหน้าเรื่อยไป 
(สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2565 : 58) 
  1.3 สุหทมิตร 4 
 สุหทมิตร (มิตรแท้) คือเพ่ือนที่พึงคบด้วยหรือมิตรด้วยใจจริง มีผลต่อความเจริญก้าวหน้า เป็นคน
ที่ควรคบด้วย ได้แก่ 
 1) มิตรอุปการะ มีลักษณะ 4 อย่าง คือ 
  (1) เพ่ือนประมาท ช่วยรักษาเพ่ือน 
  (2) เพ่ือนประมาท ช่วยรักษาทรัพย์สินของเพ่ือน 
  (3) เมื่อมีภัย เป็นที่พ่ึงพำนักได้ 
  (4) มีกิจจำเป็น ช่วยออกทรัพย์ให้เกินกว่าที่ออกปาก 
 2) มิตรร่วมสุขร่วมทุกข์ มีลักษณะ 4 อย่าง คือ 
  (1) บอกความลับแก่เพ่ือน 
  (2) รักษาความลับของเพ่ือน 
  (3) มีภัยอันตราย ไม่ละทิ้ง 
  (4) แท้ชีวิตก็สละให้ได ้
 3) มิตรแนะนำประโยชน์ มีลักษณะ 4 อย่าง คือ 
  (1) จะทำชั่วเสียหาย คอยห้ามปรามไว้ 
  (2) แนะนำสนับสนุนให้ตั้งอยู่ในความดี 
  (3) ให้ได้ฟังได้รู้สิ่งที่ไม่เคยได้รู้ได้ฟัง 
  (4) บอกทางสุขทางสวรรค์ให้ 
 4) มิตรมีใจรัก มีลักษณะ 4 อย่าง คือ 
  (1) เพ่ือนมีทุกข์ พลอยไม่สบายใจ (ทุกข์ด้วยกัน) 
  (2) เพ่ือนมีสุข พลอยแช่มชื่นยินดี (สุขด้วยกัน) 
  (3) เขาติเตียนเพ่ือน ช่วยยับยั้งแก้ให้ 
  (4) เขาสรรเสริญเพื่อน ช่วยพูดเสริมสนับสนุน (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺ
โต), 2565 : 63-64) 
  1.4 กุลจิรัฏฐิติธรรม 4 
 กุลจิรัฏฐิติธรรม คือหลักคำสอนสำหรับผู้นำของตระกูล เพื่อสร้างความมั่งคั่งของตระกูลให้ดำรง
อยู่อย่างยั่งยืน เป็นเหตุที่ทำให้ตระกูลมั่งคั่งตั้งอยู่ได้นาน 4 ประการ ได้แก่ 
 1) นัฏฐคเวสนา ของหายของหมด รู้จักหามาไว้ 
 2) ชิณณปฏิสังขรณา ของเก่าของชำรุด รู้จักบูรณะซ่อมแซม 



53 
 

 3) ปริมิตปานโภชนา รู้จักประมาณในการกินการใช้ 
 4) อธิปัจจสีลวันตสถาปนา ตั้งผู้มีศีลธรรมเป็นพ่อบ้านแม่เรือน (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. 
ปยุตฺโต), 2565 : 113) 
  1.5 สมชีวิธรรม 4 
 สมชีวิธรรม คือ หลักคำสอนสำหรับความเป็นคู่สร้างคู่สม ที่จะทำให้คู่สามีภรรยามีชีวิตสมหรือ
สม่ำเสมอสอดคล้องกลมกลืนกัน เป็นหลักคำสอนสร้างพื้นฐานอันมั่นคงที่จะทำให้อยู่ครองกันได้ยืดยาว  
ได้แก่ 
 1) สมสัทธา มีความเชื่อพอกัน เสมอกัน เป็นต้นว่า เคารพนับถือในลัทธิศาสนาเหมือนกัน มีสิ่ง
เคารพบูชาเหมือนกัน มีแนวคิดความเชื่อถือเหมือนกัน รวมถึงมีหลักการต่างๆ ตลอดจนแนวความสนใจ
อย่างเดียวกัน หนักแน่นเสมอกัน หรือปรับเข้าหากันได้ ลงตัวกันได้พอดี 
 2) สมสีลา มีความประพฤติพอกัน เสมอกัน เป็นต้นว่า มีความประพฤติ ศีลธรรม จรรยา มารยาท 
พ้ืนฐานการอบรม พอเหมาะสอดคล้อง ไปกันได้พอดี 
 3) สมจาคา มีความเสียสละพอกัน เสมอกัน เป็นต้นว่า มีความเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ ความโอบอ้อมอารี 
ความมีใจกว้าง ความเสียสละ ความพร้อมที่จะช่วยเหลือเกื้อกูลผู้อื่น พอกลมกลืนกัน ไม่ขัดแย้งบีบคั้นกัน 
 4) สมปัญญา มีสติปัญญาพอกัน เสมอกัน เป็นต้นว่า รู้เหตุผล เข้าใจกัน (พระญาณวโรดม (ประยูร 
สนฺตงฺกุโร), 2538 : 121) 
  1.6 ทิฏฐธัมมิกัตถสังวัตตนิกธรรม 4 
 ทิฏฐธัมมิกัตถะ คือ หลักปฏิบัติที่เป็นไปเพื่อประโยชน์กับปัจจุบัน หรือหลักคำสอนเพื่ออำนวย
ประโยชน์สุขข้ันต้น คือหลักข้ันหาทรัพย์และรักษาสมบัติ ได้แก่ 
 1) อุฏฐานสัมปทา ถึงพร้อมด้วยความหมั่น คือ ขยันหมั่นเพียร ในการปฏิบัติหน้าที่การงานและ
การประกอบอาชีพที่สุจริต ฝึกฝนให้มีความชำนิชำนาญและรู้จริง รู้จักใช้ปัญญาสอดส่อง ตรวจตรา หา
วิธีการ ที่เหมาะที่ดีจัดการและดำเนินการให้ได้ผลดี 
 2) อารักขสัมปทา ถึงพร้อมด้วยการรักษา คือ รู้จักคุ้มครอง เก็บรักษาโภคทรัพย์และผลงานที่ตน
ได้ทำไว้ด้วยความขยันหมั่นเพียรโดยชอบธรรม ด้วยกำลังงานของตน ไม่ให้เป็นอันตรายหรือเสื่อมเสีย 
 3) กัลยาณมิตตตา คบหาคนดีเป็นมิตร คือ รู้จักเสวนาคบหาคน ไม่คบไม่เอาอย่างผู้ที่ชักจูงไป
ในทางเสื่อมเสีย เลือกเสวนาศึกษาเยี่ยงอย่างท่านผู้รู้ผู้ทรงคุณ ผู ้มีความสามารถ ผู้น่าเคารพนับถือและมี
คุณสมบัติเกื้อกูลแก่อาชีพการงาน 
 4) สมชีวิตา เลี้ยงชีวิตแต่พอดี คือ รู้จักกำหนดรายได้และรายจ่าย เป็นอยู่พอดีสมรายได้ ไม่ให้
ฝืดเคืองหรือฟุ่มเฟือย ให้รายได้เหนือรายจ่าย มีประหยัดเก็บไว้ (พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช) และ
คณะ, 2556 : 97) 
  1.7 โภควิภาค 4 
 โภควิภาค คือ หลักคำสอนสำหรับการจัดแจงจัดสรรทรัพย์ เมื่อหาทรัพย์มาได้แล้วรู้จักจัดสรร
ทรัพย์นั้น โดยถือเป็นหลักเศรษฐศาสตร์เพ่ือการแบ่งทรัพย์เป็น 4 ส่วน ได้แก่ 



54 
 

 1) เอเกน โภเค ภุญเชยย ส่วนที่ 1 ใช้จ่ายเลี้ยงตน เลี้ยงคนท่ีควรเลี้ยง และทำประโยชน์ หนึ่งส่วน 
 2) ทฺวีหิ กัมมัง ปโยชเย ส่วนที่ 2 และส่วนที่ 3 ใช้เป็นทุนประกอบการงาน อาชีพที่สุจริต สองส่วน 
 3) จตุตถัญจ นิธาเปยย อาปทาสุ ภวิสสติ ส่วนที่ 4 เก็บเป็นทุนประกันไว้เผื่อคราวจำเป็นหรือมีภัย 
เช่น เป็นค่ารักษายามเจ็บป่วย หนึ่งส่วน (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2565 : 42) 
  1.8 โภคอาทิยะ 5 
 หลักโภคาทิยะ คือ หลักคำสอนสำหรับการใช้จ่ายทรัพย์ในส่วนที่ 1 (เอเกน โภเค ภุญเชยย) ของ
หลักโภควิภาค คือ โภคทรัพย์ที่แสวงหามาได้ด้วยน้ำพักน้ำแรงความขยันหมั่นเพียรของตน โดยทางสุจริต
ชอบธรรมแล้ว ควรใช้จ่ายเลี้ยงตน เลี้ยงคนท่ีควรเลี้ยง และทำประโยชน์ 5 ประการ ได้แก่ 
 1) เลี้ยงตน เลี้ยงมารดาบิดา บุตร ภรรยาและคนในปกครองทั้งหลายให้เป็นสุข 
 2) บำรุงมิตรสหาย และผู้ร่วมกิจการงานให้เป็นสุข 
 3) ใช้ปกป้องรักษาสวัสดิภาพ ทำตนให้มั่นคงปลอดจากภยันตราย 
 4) ทำพลี คือสละเพ่ือบำรุงและบูชา 5 อย่าง คือ 
  (1) ญาติพลี สงเคราะห์ญาติ 
  (2) อติถิพลี ต้อนรับแขก 
  (3) ปุพพเปตพลี ทำบุญหรือสักการะอุทิศผู้ล่วงลับ 
  (4) ราชพลี บำรุงราชการด้วยการเสียภาษีอากร เป็นต้น 
  (5) เทวตาพลี ถวายเทวดา คือทำบุญอุทิศสิ่งที่เคารพบูชาตามความเชื่อถือ 
 5) อุปถัมภ์บำรุงพระสงฆ์ และเหล่าบรรพชิตผู ้ประพฤติดีปฏิบัติชอบ ผู ้ไม่ประมาทมัวเมา 
(พระไตรปิฎก ฉบับเฉลิมพระเกียรติ เล่ม 22, 2549 : 68-69) 
  1.9 ทิศ 6 
 ทิศ 6 คือ หลักคำสอนสำหรับการปฏิบัติหน้าที่ต่อบุคคลที่สัมพันธ์กับตน ให้ถูกต้องตามฐานะทั้ง 
6 ประการ ดังนี้  
 1) ทิศที่ 1 ในฐานะท่ีเป็นบุตรธิดา พึงเคารพบิดามารดา ผู้เปรียบเสมือนทิศเบื้องหน้า ดังนี้ 
  (1) ท่านเลี้ยงเรามาแล้ว เลี้ยงท่านตอบ 
  (2) ช่วยทำกิจธุระการงานของท่าน 
  (3) ดำรงวงศ์สกุล 
  (4) ประพฤติตนให้เหมาะสมกับความเป็นทายาท 
  (5) เมื่อท่านล่วงลับไปแล้ว ทำบุญอุทิศให้ท่าน 
 บิดามารดาควรอนุเคราะห์บุตร ตามหลักปฏิบัตินี้ คือ 
  (1) ห้ามปรามป้องกันจากความชั่ว 
  (2) ดูแลฝึกอบรมให้ตั้งอยู่ในความดี 
  (3) ให้ศึกษาศิลปวิทยา 
  (4) เป็นธุระเม่ือถึงคราวจะมีคู่ครองที่สมควร 



55 
 

  (5) มอบทรัพย์สมบัติให้เมื่อถึงโอกาส 
 2) ทิศที่ 2 ในฐานะท่ีเป็นศิษย์ พึงแสดงความเคารพนับถือครูอาจารย์ ผู้เปรียบเสมือนทิศเบื้องขวา 
ดังนี้ 
  (1) ลุกต้อนรับ แสดงความเคารพ 
  (2) เข้าไปหา เพ่ือบำรุง รับใช้ ปรึกษา ซักถาม รับคำแนะนำ เป็นต้น 
  (3) ฟังด้วยดี ฟังเป็น รู้จักฟังให้เกิดปัญญา 
  (4) ปรนนิบัติ ช่วยบริการ 
  (5) เรียนศิลปวิทยาโดยเคารพ เอาจริงเอาจังถือเป็นกิจสำคัญ 
 ครูอาจารย์ควรอนุเคราะห์ศิษย์ ตามหลักปฏิบัตินี้ คือ 
  (1) แนะนำฝึกอบรมให้เป็นคนดี 
  (2) สอนให้เข้าใจแจ่มแจ้ง 
  (3) สอนศิลปวิทยาให้สิ้นเชิง 
  (4) ส่งเสริมยกย่องความดีงามความสามารถให้ปรากฏ 
  (5) สร้างเครื่องคุ้มภัยในสารทิศ คือสอนฝึกศิษย์ให้ใช้วิชาเลี้ยงชีพได้จริง รู้ จักดำรงตน
ด้วยดีที่จะเป็นหลักประกันให้ดำเนินชีวิตดีงามโดยสวัสดี และมีความสุขความเจริญ 
 3) ทิศที่ 3 ในฐานที่เป็นสามี พึงให้เกียรติบำรุงภรรยา ผู้เปรียบเสมือนทิศเบื้องหลัง ดังนี้ 
  (1) ยกย่องให้เกียรติสมฐานะที่เป็นภรรยา 
  (2) ไม่ดูหมิ่น 
  (3) ไม่นอกใจ 
  (4) มอบความเป็นใหญ่ในงานบ้าน 
  (5) หาเครื่องแต่งตัวมาให้เป็นของขวัญตามโอกาส 
 ภรรยาควรอนุเคราะห์สามี ตามหลักปฏิบัตินี้ คือ 
  (1) จัดงานบ้านให้เรียบร้อย 
  (2) สงเคราะห์ญาติมิตรทั้งสองฝ่ายด้วยดี 
  (3) ไม่นอกใจ 
  (4) รักษาทรัพย์สมบัติที่หามาได้ 
  (5) ขยัน ช่างจัดช่างทำ เอางานทุกอย่าง 
 4) ทิศที่ 4 ในฐานที่เป็นมิตรสหาย พึงปฏิบัติต่อมิตรสหาย ผู้เปรียบเสมือนทิศเบื้องซ้าย ดังนี้ 
  (1) เผื่อแผ่แบ่งปัน 
  (2) พูดจามีน้ำใจ 
  (3) ช่วยเหลือเกื้อกูลกัน 
  (4) มีตนเสมอ ร่วมสุขร่วมทุกข์ด้วย 
  (5) ซื่อสัตย์จริงใจ 



56 
 

 มิตรสหายควรอนุเคราะห์ตอบ ตามหลักปฏิบัตินี้ คือ 
  (1) เมื่อเพ่ือนประมาท ช่วยรักษาป้องกันให้ 
  (2) เมื่อเพ่ือนประมาท ช่วยรักษาทรัพย์สมบัติของเพ่ือน 
  (3) ในคราวมีภัย เป็นที่พ่ึงได้ 
  (4) ไม่ละท้ิงในยามทุกข์ยาก 
  (5) นับถือตลอดถึงวงศ์ญาติของมิตร 
 5) ทิศที่ 5 ในฐานะท่ีเป็นเจ้านาย พึงบำรุงผู้ใต้บังคับบัญชา ผู้เปรียบเสมือนทิศเบื้องล่าง ดังนี้ 
  (1) จัดงานให้ทำตามความเหมาะสมกับกำลัง เพศ วัย ความสามารถ 
  (2) ให้ค่าจ้างรางวัลสมควรแก่งานและความเป็นอยู่ 
  (3) จัดสวัสดิการดี มีช่วยรักษาพยาบาลในยามเจ็บไข้ เป็นต้น 
  (4) มีอะไรได้พิเศษมา ก็แบ่งปันให้ 
  (5) ให้มีวันหยุด พักผ่อนหย่อนใจ ตามโอกาสอันควร 
 ผู้ใต้บังคับบัญชาควรแสดงน้ำใจต่อเจ้านาย ตามหลักปฏิบัตินี้ คือ 
  (1) เริ่มทำงานก่อน 
  (2) เลิกงานทีหลัง 
  (3) เอาแต่ของที่นายให้ 
  (4) ทำการงานให้เรียบร้อยและดียิ่งขึ้น 
  (5) นำความดีของเจ้านายและกิจการไปเผยแพร่ 
 6) ทิศที่ 6 ในฐานะที่เป็นชาวพุทธ พึงแสดงความเคารพนับถือต่อพระภิกษุสงฆ์-สามเณร ผู้
เปรียบเสมือนทิศเบื้องบน ดังนี้ 
  (1) จะทำสิ่งใด ก็ทำด้วยเมตตา 
  (2) จะพูดสิ่งใด ก็พูดด้วยเมตตา 
  (3) จะคิดสิ่งใด ก็คิดด้วยเมตตา 
  (4) ต้อนรับด้วยความเต็มใจ 
  (5) อุปถัมภ์ด้วยปัจจัย 4 คืออาหาร เครื่องนุ่งห่ม ที่อยู่อาศัย และยารักษาโรค 
 พระภิกษุสงฆ-์สามเณรควรอนุเคราะห์คฤหัสถ์ ตามหลักปฏิบัตินี้ คือ 
  (1) ห้ามปรามในสิ่งไม่ดี สอนให้เว้นจากความชั่ว 
  (2) แนะนำสั่งสอนให้ตั้งอยู่ในความดี 
  (3) อนุเคราะห์ด้วยความปรารถนาดี 
  (4) ให้ได้ฟังได้รู้สิ่งที่ยังไม่เคยรู้ไม่เคยฟัง 
  (5) ชี้แจงอธิบายทำสิ่งที่เคยฟังแล้วให้เข้าใจแจ่มแจ้ง 
  (6) บอกทางสวรรค์ สอนวิธีดำเนินชีวิตให้มีความสุขความเจริญ (สมเด็จพระพุทธโฆษา
จารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2565 : 6-9) 



57 
 

 2. ส าหรับคฤหัสถ์ผู้ครองเรือนพึงหลีกเว้น 
  2.1 มิตรปฏิรูปก์ 4 
 มิตรปฏิรูปก์ หรือ มิตรเทียม คือ เพ่ือนที่ควรหลีกเว้นหรือศัตรูผู้มาในร่างมิตร มีผลต่อความเสื่อม
ของชีวิตอย่างมาก เป็นบุคคลที่ไม่ควรคบด้วยอย่างยิ่ง ดังนี้  
 1) คนปอกลอก มีแต่ขนเอาของเพ่ือนไปฝ่ายเดียว มีลักษณะ 4 อย่าง คือ 
  (1) คนเอาแต่ได้ฝ่ายเดียว 
  (2) ยอมเสียน้อย โดยหวังจะเอาให้มาก 
  (3) ตัวมีภัย จึงมาช่วยทำกิจเพ่ือน 
  (4) คบเพ่ือน เพราะเห็นแก่ผลประโยชน์ 
 2) คนดีแต่พูด มีลักษณะ 4 อย่าง คือ 
  (1) ดีแต่ยกของหมดแล้วมาปราศรัย 
  (2) ดีแต่อ้างของยังไม่มีมาปราศรัย 
  (3) สงเคราะห์ด้วยสิ่งที่หาประโยชน์ไม่ได้ 
  (4) เมื่อเพ่ือนมีกิจ อ้างแต่เหตุขัดข้อง 
 3) คนหัวประจบ มีลักษณะ 4 อย่าง คือ 
  (1) จะทำชั่วก็เออออ 
  (2) จะทำดีก็เออออ 
  (3) ต่อหน้าสรรเสริญ 
  (4) ลับหลังนินทา 
 4) คนชวนฉิบหาย มีลักษณะ 4 อย่าง คือ 
  (1) คอยเป็นเพ่ือนดื่มน้ำเมา 
  (2) คอยเป็นเพ่ือนเที่ยวกลางคืน 
  (3) คอยเป็นเพ่ือนเที่ยวดูการเล่น 
  (4) คอยเป็นเพ่ือนไปเล่นการพนัน (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2565 : 
62-63) 
  2.2 อคติ 4  
 อคติ คือ ความลำเอียงหรือประพฤติคลาดธรรม ได้แก่ 
 1) ฉันทาคติ ลำเอียงเพราะชอบ หมายถึง การทำให้เกิดความไม่ชอบธรรมเพราะอ้างเอาความรัก
หรือชอบพอกัน มักเกิดกับตนเอง พ่อแม่ ญาติพี่น้อง เพื่อน คนใกล้ชิด และพวกพ ้อง ความชอบที่มีต่อ
บุคคลเหล่านี้อาจเป็นสาเหตุให้กลายเป็นคนมีอคติได้ 
 2) โทสาคติ ลำเอียงเพราะเกลียดชัง หมายถึง การทำให้เกิดความไม่ชอบธรรมเพราะเกลียดชัง 
โกรธ มักเกิดกับคนที่เกลียดมากๆ เช่น คู่แข่ง ศัตรู คนที่เคยทำให้เจ็บช้ำน้ำใจ หรือผู้เคยทำให้เสีย
ผลประโยชน์ 



58 
 

 3) ภยาคติ ลำเอียงเพราะขลาด หมายถึง การทำให้เกิดความไม่ชอบธรรมเพราะมีความหวาดกลัว 
หรือเกรงกลัวภยันตราย เช่น กลัวว่าภัยจะมาสู่ตนหรือครอบครัว กลัวเสียหน้า กลัวคนเกลียด กลัวจะได้สิ่ง
ที่ไม่ต้องการ 
 4) โมหาคติ ลำเอียงเพราะเขลา หมายถึง การทำให้เกิดความไม่ชอบธรรมเพราะความไม่รู้ หรือ
เกิดเนื่องจากความสะเพร่า ความไม่ละเอียดถี่ถ้วน รีบตัดสินใจโดยยังไม่ได้พิจารณาให้รอบคอบเสียก่อน 
จึงเป็นสาเหตุทำให้คนผิดกลายเป็นคนถูก คนถูกกลายเป็นคนผิด (ธิติวุฒิ หมั่นมี, 2556 : 217-218) 
  2.3 อบายมุข 6 
 อบายมุข คือ ช่องทางที่เข้ามาของความเสื่อม เป็นความประพฤติท่ีนำความพินาศมาสู่ตนเองและ
ครอบครัว ซึ่งจะเป็นเหตุให้โภคทรัพย์ย่อยยับไป ได้แก่ 
 1) ติดสุรายาเมา ซึ่งมีโทษ 6 อย่าง คือ 
  (1) ทรัพย์หมดไปๆ เห็นชัดๆ 
  (2) ก่อการทะเลาะวิวาท 
  (3) ทำลายสุขภาพ 
  (4) เสื่อมเกียรติเสียชื่อเสียง 
  (5) ทำให้แสดงด้าน ไม่รู้จักอาย 
  (6) ทอนกำลังปัญญา 
 2) เอาแต่เที่ยวกลางคืน ซึ่งมีโทษ 6 อย่าง คือ 
  (1) เป็นการไม่รักษาตัว 
  (2) เป็นการไม่รักษาลูกเมีย 
  (3) เป็นการไม่รักษาทรัพย์สมบัติ 
  (4) เป็นที่ระแวงสงสัย 
  (5) เป็นเป้าให้เขาใส่ความหรือข่าวลือ 
  (6) เป็นทางมาของเรื่องเดือดร้อนเป็นอันมาก 
 3) จ้องจะดูการเล่น ซึ่งมีโทษทำให้การงานเสื่อมเสีย เพราะใจกังวลคอยคิดจ้อง และเสียเวลาเมื่อ
ไปดูสิ่งนั้นๆ เช่น เต้นรำที่ไหน ขับร้องดนตรีที่ไหน ไปที่นั่น 
 4) ไม่เว้นการพนัน ซึ่งมีโทษ 6 อย่าง คือ 
  (1) เมื่อชนะ ย่อมก่อเวร 
  (2) เมื่อแพ้ก็เสียดายทรัพย์ที่เสียไป 
  (3) ทรัพย์หมดไปๆ เห็นชัดๆ 
  (4) เข้าที่ประชุม เขาไม่เชื่อถือถ้อยคำ 
  (5) เป็นที่หมิ่นประมาทของเพ่ือนฝูง 
  (6) ไม่เป็นที่พึงประสงค์ของผู้จะหาคู่ครองให้ลูกของเขา เพราะเห็นว่าจะเลี้ยงลูกเมียไม่
ไหว 



59 
 

 5) มั่วสุมมิตรชั่ว ซึ่งมีโทษทำให้กลายไปเป็นคนชั่วอย่างคนที่ตนคบทั้ง 6 ประเภท คือได้เพ่ือนที่ชัก
นำให้กลายเป็นนักการพนัน นักเลงผู้หญิง นักเลงเหล้า นักลวงของปลอม นักหลอกนักต้ม และนักเลงหัวไม้ 
 6) มัวแต่เกียจคร้าน ซึ่งมีโทษทำให้ยกเหตุต่างๆ เป็นข้ออ้าง ผลัดวันประกันพรุ่ง ไม่ทำการงาน 
โภคะใหม่ก็ไม่เกิด โภคะที่มีอยู่ก็หมดสิ้นไป คือให้อ้างไปทั้ง 6 กรณีว่า หนาวนัก ร้อนนัก เย็นไปแล้ว ยังเช้า
นัก หิวนัก อ่ิมนัก แล้วไม่ทำการงาน (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 2565 : 59-60) 
  2.4 อนันตริยกรรม 5 
 อนันตริยกรรม คือ กรรมหนักที่สุดตามหลักคำสอนของพระพุทธศาสนา ซึ่งห้ามกระทำโดย
เด็ดขาด เป็นบาปหนักที่สุด ตัดทางสวรรค์ ตัดทางนิพพาน เป็นกรรมที่ให้ผลคือต้องไปสู่อบาย ตกนรก 
แก้ไขไม่ได ้นำไปสู่ความเดือดร้อนไม่เว้นระยะ ได้แก่ 
 1) มาตุฆาต (ฆ่ามารดา) หมายเอามารดาผู้ให้กำเนิด ถือเป็นผู้มีบุญคุณมาก เป็นผู้ให้กำเนิด เป็น
ผู้ให้ชีวิต และเลี้ยงดูลูกจนเติบใหญ่ จึงเป็นผู้มีบุญคุณมากมายมหาศาล 
 2) ปิตุฆาต (ฆ่าบิดา) หมายเอาบิดาผู้ให้กำเนิด บิดาเป็นผู้มีบุญคุณยิ่งใหญ่ต่อบุตร เช่นเดียวกันกับ
มารดา 
 3) อรหันตฆาต (ฆ่าพระอรหันต์) พระอรหันต์ผู้ปฏิบัติตามพระสัทธรรมของพระพุทธเจ้าจนได้
บรรลุธรรมขั้นสูงสุด จึงเป็นผู้บริสุทธิ์หมดจดจากกิเลสทั้งหลายทั้งปวง 
 4) โลหิตุปบาท (ทำร้ายพระพุทธเจ้าจนถึงยังพระโลหิตให้ห้อขึ้นไป) พระพุทธเจ้าเป็นผู้ประเสริฐ
สุดยิ่งกว่าผู้ใดในไตรโลก ทรงเปี่ยมไปด้วยพระคุณอันยิ่งใหญ่ มีบารมีอันได้บำเพ็ญมาแล้วหลายอสงไขย จน
ได้ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า ทั้งยังเป็นผู้เผยแผ่หลักธรรมคำสอนให้ชนทั้งหลายได้ปฏิบัติตามและรู้ตาม การ
ทำร้ายให้พระพุทธเจ้าบาดเจ็บแม้เล็กน้อยก็เป็นอนันตริยกรรม 
 5) สังฆเภท (ทำสงฆ์ให้แตกกัน) สงฆ์ คือ พระภิกษุตั้งแต่ 4 รูปขึ้นไปที่อยู่ร่วมสีมาเดียวกัน ทำสังฆ
กรรมร่วมกัน การทำสงฆ์ดังกล่าวให้แตกสามัคคีกัน แยกเป็น 2 ฝ่ายหรือหลายฝ่ายกว่านั้น จนถึงขั้น
แยกกันทำสังฆกรรม จัดว่าเป็นสังฆเภท (พระไตรปิฎก ฉบับเฉลิมพระเกียรติ เล่ม 22, 2549 : 210) 
 3. ส าหรับเสริมสร้างชีวิตให้สมบูรณ์ 
  3.1 สุจริต 3 
 สุจริต คือ หลักคำสอนเพื่อให้บุคคลมีความประพฤติดีประพฤติชอบ เป็นไปเพื่อประโยชน์ เพื่อ
ความสุข เพ่ืออนุเคราะห์ เพ่ือประโยชน์เกื้อกูล แก่ชนเป็นอันมาก ได้แก่ 
 1) กายสุจริต ความสุจริตทางกาย ทำสิ่งที่ดีงามถูกต้อง ประพฤติชอบด้วยกาย 
 2) วจีสุจริต ความสุจริตทางวาจา พูดสิ่งที่ดีงามถูกต้อง ประพฤติชอบด้วยวาจา 
 3) มโนสุจริต ความสุจริตทางใจ คิดสิ่งที่ดีงามถูกต้อง ประพฤติชอบด้วยใจ (พระไตรปิฎก ฉบับ
เฉลิมพระเกียรติ เล่ม 11, 2549 : 226-227) 
  3.2 พรหมวิหาร 4 
 พรหมวิหารธรรม คือ ธรรมประจำใจของผู้ประเสริฐหรือผู้มีจิตใจยิ่งใหญ่กว้างขวางดุจพระพรหม 
4 อย่าง ได้แก่ 



60 
 

 1) เมตตา ความรัก คือ ความปรารถนาดี มีไมตรี ต้องการช่วยเหลือให้ทุกคนประสบประโยชน์
และความสุข 
 2) กรุณา ความสงสาร คือ อยากช่วยเหลือผู้อื่นให้พ้นจากความทุกข์ ใฝ่ใจที่จะปลดเปลื้องบำบัด
ความทุกข์ยากเดือดร้อนของคนและสัตว์ทั้งปวง 
 3) มุทิตา ความเบิกบานพลอยยินดี คือ เมื่อเห็นผู้อื่นอยู่ดีมีสุข ก็มีใจแช่มชื่นเบิกบาน เมื่อเห็นเขา
ทำดีงามประสบความสำเร็จก้าวหน้ายิ่งขึ้นไป ก็พลอยยินดีบันเทิงใจด้วย พร้อมที่จะช่วยส่งเสริมสนับสนุน 
 4) อุเบกขา ความมีใจเป็นกลาง คือ มองตามความเป็นจริง โดยวางจิตเรียบสม่ำเสมอ มั่นคง 
เที่ยงตรงดุจตาชั่ง มองเห็นการที่บุคคลจะได้รบผลดีหรือชั่ว สมควรแก่เหตุที่ตนประกอบ พร้อมที่จะ
วินิจฉัย วางตนและปฏิบัติไปตามหลักการ เหตุผลและความเที่ยงธรรม (พระไตรปิฎก ฉบับเฉลิมพระ
เกียรติ เล่ม 10, 2549 : 236) 
  3.3 เบญจศีล-เบญจธรรม 
 เบญจศีล หรือ ศีล 5 คือ ข้อปฏิบัติในการฝึกตนให้มีความประพฤติชอบทางกายและวาจา เมื่อ
ปฏิบัติได้ก็ชื่อว่ามีความเป็นมนุษยธรรม ศีลช่วยปกป้อง คุ้มครอง ช่วยในการควบคุมตนเองให้ตั้งอยู่ใน
ความไม่เบียดเบียน (โสวิทย์ บำรุงภักดิ์, 2563 : 280-281) ส่วน เบญจธรรม หรือเบญจกัลยาณธรรม 5 
คือธรรมอันดีงาม เป็นธรรมที่เกื้อกูลแก่การรักษาศีล 5 เบญจธรรมเป็นสิ่งที่ผู้รักษาเบญจศีลควรจะมีไว้
ประจำใจ ดังนี้ 
 1) ศีลข้อที่ 1 เว้นจากการฆ่าสัตว์ เว้นจากการประทุษร้ายสัตว์ เว้นจากการเบียดเบียนสัตว์ การ
ฆ่าประกอบด้วยองค์ 5 ประการ คือ (1) สัตว์นั้นมีชีวิต (2) รู้ว่าสัตว์นั้นมีชีวิต (3) มีจิตคิดจะฆ่าสัตว์นั้น (4) 
มีความพยายามในการฆ่าสัตว์นั้น (5) สัตว์ตายด้วยความพยายามในการฆ่านั้น 
 ปฏิบัติควบคู่กับเบญจธรรม คือ เมตตาและกรุณา ความรักใคร่ปรารถนาให้มีความสุขความเจริญ 
และความสงสารคิดช่วยให้พ้นทุกข์ 
 2) ศีลข้อที่ 2 เว้นจากการถือเอาสิ่งของที่เจ้าของเขาไม่ได้ให้ เช่น โกง ละเมิดกรรมสิทธิ์ และ
ทำลายทรัพย์สิน การลักขโมยประกอบด้วยองค์ 5 ประการ คือ (1) ทรัพย์หรือสิ่งของนั้น มีเจ้าของหวง
แหน (2) รู้อยู่ว่าทรัพย์หรือสิ่งของนั้น มีเจ้าของหวงแหน (3) มีจิตคิดจะลักทรัพย์หรือสิ่งของนั้น (4) มี
ความพยายามในการลักทรัพย์หรือสิ่งของนั้น (5) ลักทรัพย์หรือสิ่งของนั้น มาได้ด้วยความพยายามในการ
ลักนั้น 
 ปฏิบัติควบคู่กับเบญจธรรม คือ 1. (สัมมาอาชีวะ) หาเลี้ยงชีพในทางสุจริต 2. (ทาน) รู้จักแบ่งปัน
เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ 
 3) เว้นจากการประพฤติผิดในทางประเวณี เว้นจากการล่วงละเมิดสิ่งที่ผู้อื่นรักใคร่หวงแหน การ
ประพฤติผิดในกามประกอบด้วยองค์ 4 ประการ คือ (1) ชายหรือหญิงที่ไม่ควรละเมิด 2 (2) มีจิตคิดเสพ

                                                           
 2 ชายที่ไม่ควรละเมิด 2 จ าพวก คือ 1. ชายที่ไม่ใช่สามีของตน 2. ชายที่ประเพณีหวงห้าม เช่น พระภิกษุ หรือนักบวชในศาสนา
ต่างๆ หญิงที่ไม่ควรละเมิด 3 จ าพวก คือ 1.หญิงมีสามีหรือหมั้นแล้ว 2. หญิงอยู่ในการปกครองดูแลของบิดามารดา 3. หญิงที่มีกฎหมายหวง
ห้าม 



61 
 

เมถุนในหญิงหรือชายที่ไม่ควรละเมิดนั้น (3) พยายามประกอบกิจในการเสพเมถุน (4) การยังอวัยวะเพศ
ให้ถึงกัน 
 ปฏิบัติควบคู่กับเบญจธรรม คือ 1. (กามสังวร) มีความสำรวมระวังรู้จักยับยั้งควบคุมตนเองในทาง
กามารมณ์ ไมใ่ห้หลงในรูป เสียง กลิ่น รสและสัมผัส 2. (สทารสันโดษ) มีความพอใจด้วยภรรยาของตนเอง 
 4) เว้นจากการพูดเท็จ โกหก หลอกลวง หมายถึงการพูดที่มีเจตนาบิดเบือนความจริง พูดไม่จริง 
พูดปดเพื่อให้ผู้อื่นเข้าใจผิด การพูดเท็จประกอบด้วยองค์ 4 ประการ คือ (1) เรื่องไม่จริง (2) มีจิตคิดจะพูด
กล่าวให้คลาดเคลื่อนไปจากความจริง (3) พยายามพูดกล่าวให้ผิดคลาดไปจากความจริง (4) คนอ่ืนฟังแล้ว
เข้าใจความที่พูดนั้น 
 ปฏิบัติควบคู่กับเบญจธรรม คือ (สัจจะ) มีความซื่อสัตย์ และมีความซื่อตรง 
 5) เว้นจากการดื่มน้ำเมา มีสุราเมรัย เป็นต้น รวมถึงของมึนเมาสิ่งเสพติดให้โทษทั้งหลาย อันเป็น
เหตุให้ประมาทและขาดสติ การดื่มน้ำเมาประกอบด้วยองค์ 5 ประการ คือ (1) น้ำที่ดื่มเป็นน้ำเมามีสุรา 
เป็นต้น (2) มีจิตคิดจะดื่ม (3) พยายามดื่ม (4) ดื่มน้ำเมาให้ล่วงไหลลงลำคอเข้าไป 
 ปฏิบัติควบคู่กับเบญจธรรม คือ 1. (สติสัมปชัญญะ) ระลึกได้และรู้ตัวอยู่เสมอ คือฝึกตนให้เป็นคน
รู้จักยั้งคิด รู ้ตัวเสมอว่าสิ่งใดควรทำและไม่ควรทำ 2. (อัปปมาทะ) ระวังไม่ให้เป็นคนมัวเมาประมาท  
(สมเด็จพระวันรัต (จุนท์ พฺรหฺมคุตฺโต), 2557 : 48-56) 
  3.4 สัปปุริสธรรม 7 
 สัปปุริสธรรม แปลว่า ธรรมของสัปปุริสชน คือคนดีหรือคนที่แท้ ซึ่งมีคุณสมบัติของความเป็น
มนุษย์ที่สมบูรณ์ สามารถนำหมู่ชนและสังคมไปสู่สันติสุขและความสวัสดีได้ ดังนี้ 
 1) ธัมมัญญุตา (รู ้จักหลัก-รู ้จักเหตุ) คือรู้หลักการและกฎเกณฑ์ของสิ่งทั้งหลาย ที่ตนเข้าไป
เกี่ยวข้องในการดำเนินชีวิต ในการปฏิบัติกิจหน้าที่และดำเนินกิจการต่างๆ รู้เข้าใจสิ่งที่ตนจะต้องประพฤติ
ปฏิบัติตามเหตุผล เช่น รู้ว่าตำแหน่ง ฐานะ อาชีพ การงานของตน มีหน้าที่และความรับผิดชอบอย่างไร มี
อะไรเป็นหลักการ จะต้องทำอะไรอย่างไร จึงจะเป็นเหตุให้บรรลุถึงผลสำเร็จที่เป็นไปตามหน้าที่และความ
รับผิดชอบนั้นๆ ดังนี้ เป็นต้น ตลอดจนชั้นสูงสุดคือรู้เท่าทันกฎธรรมดาหรือหลักความจริงของธรรมชาติ
เพ่ือปฏิบัติต่อโลกและชีวิตอย่างถูกต้อง มีจิตใจเป็นอิสระไม่ตกเป็นทาสของโลกและชีวิตนั้น 
 2) อัตถัญญุตา (รู้จักความมุ่งหมาย-รู้จักผล) คือรู้ความหมายและความมุ่งหมายของหลักการที่ตน
ปฏิบัติ เข้าใจวัตถุประสงค์ของกิจการที่ตนกระทำ รู้ว่าที่ตนทำอยู่อย่างนั้นๆ ดำเนินชีวิตอย่างนั้น เพื่อ
ประสงค์ประโยชน์อะไร หรือควรจะได้บรรลุถึงผลอะไร ที่ให้มีหน้าที่ ตำแหน่ง ฐานะ การงานอย่างนั้นๆ 
เขากำหนดวางกันไว้เพื่อความมุ่งหมายอะไร กิจการที่ตนทำอยู่ขณะนี้เมื่อทำไปแล้วจะบังเกิดผลอะไรบ้าง 
เป็นผลดีหรือผลเสียอย่างไร ดังนี้เป็นต้น ตลอดจนถึงขั้นสูงสุด คือรู้ความหมายของคติธรรมดา และ
ประโยชน์ที่เป็นจุดหมายแท้จริงของชีวิต 
 3) อัตตัญญุตา (รู้จักตน) คือรู้ตามเป็นจริงว่า ตัวเรานั้นว่าโดยฐานะ ภาวะ เพศ กำลัง ความรู้
ความถนัด ความสามารถและคุณธรรม เป็นต้น บัดนี้เท่าไรอย่างไรแล้วประพฤติปฏิบัติให้เหมาะสม ทำการ



62 
 

ต่างๆ ให้สอดคล้องถูกจุดที่จะสัมฤทธิ์ผล ตลอดจนแก้ไขปรับปรุงตนให้เจริญงอกงามถึงความสมบูรณ์
ยิ่งขึ้นไป 
 4) มัตตัญญุตา (รู้จักประมาณ) คือรู้จักพอดี เช่น รู้จักประมาณในการบริโภค ในการใช้จ่ายทรัพย์ 
รู้จักความพอเหมาะพอดีในการพูดการปฏิบัติกิจและทำการต่างๆ ตลอดจนการพักผ่อนนอนหลับและการ
สนุกสนานรื่นเริงทั้งหลาย ทำการทุกอย่างด้วยความเข้าใจวัตถุประสงค์เพื่อผลดีแท้จริงที่พึงต้องการ โดย
ไม่ใช่เพียงเพื่อเห็นแก่ความพอใจ ชอบใจหรือเอาแต่ใจของตน แต่ทำตามความพอดีแห่งเหตุปัจจัยหรือ
องค์ประกอบทั้งหลาย ที่จะลงตัวให้เกิดผลดีงามตามท่ีมองเห็นด้วยปัญญา 
 5) กาลัญญุตา (รู้จักกาล) คือรู้กาลเวลาอันเหมาะสมและระยะเวลาที่พึงใช้ในการประกอบกิจ ทำ
หน้าที่การงาน ปฏิบัติการต่างๆ และเกี่ยวข้องกับผู้อ ื่น เช่น รู้ว่าเวลาไหน ควรทำอะไร อย่างไร ทำให้ตรง
เวลา ให้เป็นเวลา ให้ทันเวลา ให้พอเวลา ให้เหมาะเวลา ให้ถูกเวลาตลอดจนรู้จักกะเวลา วางแผนการใช้
เวลาอย่างได้ผล 
 6) ปริสัญญุตา (รู้จักชุมชน) คือรู้จักถิ่น รู้จักที่ชุมนุม และชุมชน รู้การอันควรประพฤติปฏิบัติใน
ถ่ินที่ชุมนุม และต่อชุมชนนั้นว่า ชุมชนนี้เมื่อเข้าไปหา ควรต้องทำกิริยาอย่างนี้ ควรต้องพูดอย่างนี้ ชุมชนนี้
มีระเบียบวินัยอย่างนี้ มีวัฒนธรรมประเพณีอย่างนี ้  มีความต้องการอย่างนี้ ควรเกี่ยวข้อง ควรต้อง
สงเคราะห ์ควรรับใช้ควรบำเพ็ญประโยชน์ให้อย่างนี้ๆ เป็นต้น 
 7) ปุคคลัญญุตา (รู ้จักบุคคล) คือรู ้จักและเข้าใจความแตกต่างแห่งบุคคลว่า โดยอัธยาศัย 
ความสามารถและคุณธรรม เป็นต้น ใครๆ ยิ่งหรือหย่อนอย่างไร และรู้จักที่จะปฏิบัติต่อบุคคลอื่นๆ ด้วยดี
ว่า ควรจะคบหรือไม่ ได้คติอะไร จะสัมพันธ์เกี่ยวข้อง จะใช้จะยกย่อง จะตําหน ิหรือจะแนะนำสั่งสอน
อย่างไร จึงจะได้ผลดี (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2565 : 18-20) 
  3.5 นาถกรณธรรม 10 
 นาถกรณธรรม คือ ทำตนให้เป็นที่พึ่งของตนได้ พร้อมที่จะรับผิดชอบตนเอง ไม่ทำตัวให้เป็น
ปัญหาหรือเป็นภาระถ่วงหมู่คณะหรือหมู่ญาติด้วยการประพฤติธรรมสำหรับสร้างที่พึ ่งแก่ตนเอง 10 
ประการ ได้แก่ 
 1) ศีล (ประพฤติดีมีวินัย) คือดำเนินชีวิตโดยสุจริตทางกาย วาจา มีวินัย และประกอบสัมมาชีพ 
 2) พาหุสัจจะ (ได้ศึกษาสดับมาก) คือศึกษาเล่าเรียนสดับรับฟังมา อันใดเป็นสายวิชาของตนก็
ศึกษาให้ช่ำชอง มีความเข้าใจลึกซึ้ง รู้ชัดเจนและใช้ได้จริง 
 3) กัลยาณมิตตตา (รู้จักคบคนดี) คือมีกัลยาณมิตร รู้จักเลือกเสวนา เข้าหาที่ปรึกษาหรือผู้แนะนำ
สั่งสอนที่ดี เลือกสัมพันธ์เกี่ยวข้องและถือเยี่ยงอย่างสิ่งแวดล้อมทางสังคมที่ดี 
 4) โสวจัสสตา (เป็นคนที่พูดกันง่าย) คือไม่ดื้อรั้นกระด้าง รู้จักรับฟังเหตุผลและข้อเท็จจริง พร้อม
ที่จะแก้ไขปรับปรุงตน 
 5) กิงกรณีเยสุ ทักขตา (ขวนขวายกิจของหมู่) คือเอาใจใส่ช่วยเหลือธุระและกิจการของชนร่วมหมู่
คณะ ญาติ เพ่ือนพ้อง และของชุมชน รู้จักใช้ปัญญาไตร่ตรองหาวิธีดำเนินการที่เหมาะสม ทำได้ จัดได้ ให้
สำเร็จเรียบร้อยด้วยดี 



63 
 

 6) ธรรมกามตา (เป็นผู้ใคร่ธรรม) คือรักธรรม ชอบศึกษา ค้นคว้า สอบถามหาความรู้หาความจริง 
รู้จักพูด รู้จักรับฟัง สร้างความรู้สึกสนิทสนมสบายใจ 
 7) วิริยารัมภะ (มีความเพียรขยัน) คือขยันหมั่นเพียร พยายามหลีกละความชั่ว  ประกอบความดี 
บากบั่น ก้าวหน้า ไม่ย่อท้อ ไม่ละเลยทอดทิ้งธุระหน้าที่ 
 8) สันตุฏฐี (มีสันโดษรู้พอดี) คือยินดี พึงพอใจแต่ในลาภผล ผลงานและผลสำเร็จต่างๆ ที่ตนสร้าง
หรือแสวงหามาได้ด้วยเรี่ยวแรงความเพียรพยายามของตนเองโดยทางชอบธรรม และไม่มัวเมาเห็นแก่
ความสุขทางวัตถ ุ
 9) สติ (มีสติคงมั่น) คือรู้จักกำหนดจดจำ ระลึกกิจการงานที่ทำ รอบคอบ รู้จักยับยั้งชั่งใจ ไม่เลื่อน
ลอด ไม่ประมาท 
 10) ปัญญา (มีปัญญาเหนืออารมณ์) คือมีปัญญาหยั่งรู้เหตุผล รู้ดี รู้ชั่ว รู้คุณโทษ รู้ประโยชน์ไม่ใช่
ประโยชน์ รู้จักพิจารณาวินิจฉัยด้วยใจเป็นอิสระ (พระไตรปิฎก ฉบับเฉลิมพระเกียรติ เล่ม 11, 2549 : 
374-377) 
 4. ส าหรับสนับสนุนการศึกษา ค้นคว้า เพื่อก้าวสู่ความส าเร็จ 
  4.1 อิทธิบาท 4 
 อิทธิบาท คือ หลักธรรมที่ส่งเสริมชีวิตอันจะนําไปสู่ความสำเร็จแห่งกิจการนั้นๆ มี 4 ประการ  
ได้แก่ 
 1) ฉันทะ (มีใจรัก) คือพอใจจะทำสิ่งนั้น และทำด้วยใจรัก ต้องการทำให้เป็นผลสำเร็จอย่างดีแห่ง
กิจหรืองานท่ีทำ ไม่ใช่สักว่าทำพอให้เสร็จๆ หรือเพียงเพราะอยากได้รางวัลหรือผลกำไร 
 2) วิริยะ (พากเพียรทำ) คือขยันหมั่นประกอบ หมั ่นกระทำสิ่งนั้นด้วยความพยายาม เข้มแข็ง 
อดทน เอาธุระ ไม่ทอดทิ้ง ไม่ท้อถอย ก้าวไปข้างหน้าจนกว่าจะสำเร็จ 
 3) จิตตะ (เอาจิตฝักใฝ่) คือตั้งจิตรับรู้ในสิ่งที่ทำ และทำสิ่งนั้นด้วยความคิด ไม่ปล่อยจิตใจให้
ฟุ้งซ่านเลื่อนลอย ใช้ความคิดในเรื่องนั้นบ่อยๆ เสมอๆ ทำกิจหรืองานนั้นอย่างอุทิศตัวอุทิศใจ 
 4) วิมังสา (ใช้ปัญญาสอบสวน) คือหมั่นใช้ปัญญาพิจารณาใคร่ครวญตรวจตราหาเหตุผล และ
ตรวจสอบข้อยิ่งหย่อนเกินเลยบกพร่องขัดข้อง เป็นต้น ในสิ่งที่ทำนั้นโดยรู้จักทดลอง วางแผน วัดผล 
คิดค้นวิธีแก้ไขปรับปรุง เป็นต้น เพื่อจัดการและดำเนินงานนั้นให้ได้ผลดียิ่งขึ้นไป (สมเด็จพระพุทธโฆษา
จารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2565 : 40) 
  4.2 วุฒิธรรม 4 
 วุฒิธรรม คือหลักคำสอนเสริมสร้างปัญญา เป็นหลักการสร้างความเจริญงอกงามแห่งปัญญา 
ในทางปฏิบัติอาจสร้างปัจจัยแห่งสัมมาทิฏฐิ ได้แก่ 
 1) สัปปุริสสังเสวะ (เสวนาผู้รู้) คือรู้จักเลือกหาแหล่งวิชา คบหาท่านผู้รู้ผู้ทรงคุณความดีมีภูมิธรรม
ภูมิปัญญาน่านับถือ 



64 
 

 2) สัทธัมมัสสวนะ (ฟังดูคำสอน) คือเอาใจใส่สดับตรับฟังคำบรรยาย คำแนะนำสั่งสอน แสวงหา
ความรู้ทั ้งจากตัวบุคคลโดยตรง และจากหนังสือ หรือสื่อมวลชน ตั้งใจเล่าเรียน ค้นคว้า หมั่นปรึกษา
สอบถาม ให้เข้าถึงความรู้ที่จริงแท ้
 3) โยนิโสมนสิการ (คิดให้แยบคาย) คือรู้เห็น ได้อ่าน ได้ฟังสิ่งใดก็รู้จักคิดพิจารณาด้วยตนเอง โดย
แยกแยะให้เห็นสภาวะ และสืบสาวให้เห็นเหตุผลว่านั่นคืออะไร เกิดขึ้นได้อย่างไร ทำไมจึงเป็นอย่างนั้น จะ
เกิดผลอะไรต่อไป มีข้อดีข้อเสีย คุณโทษอย่างไร เป็นต้น 
 4) ธรรมานุธรรม (ปฏิบัติปฏิบัติให้ถูกหลัก) คือนําสิ่งที่ได้เล่าเรียนรับฟังและตริตรองเห็นชัดแล้ว 
ไปใช้หรือปฏิบัติหรือลงมือทำ ให้ถูกต้องตามหลักตามความมุ่งหมาย ให้หลักย่อยสอดคล้องกับหลักใหญ่ 
ข้อปฏิบัติย่อยสอดคล้องกับจุดหมายใหญ่ ปฏิบัติธรรมอย่างรู้เป้าหมาย เช่น สันโดษเพื่อเกื้อหนุนการงาน 
ไม่ใช่สันโดษกลายเป็นเกียจคร้าน (พระไตรปิฎก ฉบับเฉลิมพระเกียรติ เล่ม 21, 2549 : 401-402) 
  4.3 พหูสูต 5 
 พหูสูต หรือพาหุสัจจะ ได้แก่ความเป็นผู้ฉลาดในกิจนั้นๆ อันเกิดขึ้นเพราะเรียนบ้าง ฟังบ้าง พาหุ
สัจจะนั้นก็จัดเป็นมงคล เพราะเป็นเหตุนำมาซึ่งประโยชน์สุขในโลก พาหุสัจจะ ชื่อว่าเป็นมงคล แม้เพราะ
เป็นเหตุแห่งการทำให้แจ้งซึ่งปรมัตถสัจ (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2532 : 3-4) พหูสูต ต้องมีความเป็น
บัณฑิต คือเป็นผู้ที่มีความรู้มากมายพร้อมประกอบด้วยคุณธรรมประจำใจ ใช้ความรู้นั้นๆ สร้างประโยชน์
แก่ตนเองและผู้อ่ืนอย่างเต็มที ่ได้แก่ 
 1) พหุสสุตา (ได้ยินได้ฟังมาก) คือการได้เล่าเรียน สดับตรับฟังไว้มาก รู้เห็น อ่าน สั่งสมความรู้ใน
ด้านนั้นไว้ให้มากมายกว้างขวาง 
 2) ธตา (จำไว้ได)้ คือการจับหลักหรือสาระได้ ทรงจำความไว้แม่นยำ 
 3) วจสา ปริจิตา (คล่องปาก) คือการท่องบ่น หรือใช้พูดอยู่เสมอจนคล่องแคล่ว ชัดเจน ใคร
สอบถามก็พูดชี้แจงแถลงได้อย่างจะแจ้ง 
 4) มนสานุเปกขิตา (เพ่งขึ้นใจ) คือการใส่ใจนึกคิดพิจารณาจนเจนใจ นึกถึงครั้งใดก็ปรากฏ
เนื้อความสว่างชัดเจน มองเห็นโล่งตลอดไปทั้งเรื่อง 
 5) ทิฏฐิยา สุปฏิวิทธา (ขบได้ด้วยทฤษฎีหรือแทงตลอดด้วยปัญญา) คือความเข้าใจลึกซึ้ง มองเห็น
ประจักษ์แจ้งด้วยปัญญา ทั้งในแง่ความหมายและเหตุผล (พระมหาสมชาย ฐานวุฑฺโฒ, 2547 : 75) 
 5. ส าหรับการบรรลุสู่เป้าหมายสูงสุด 
 เรียกว่า อริยสัจจ์ 4 แปลตามตัวอักษรว่า ความจริงอันประเสริฐ หรือความจริงอันทำให้บุคคล
เป็นผู้ประเสริฐ ความจริงในพระพุทธศาสนามี 2 ประการ คือ  
 1) สมมุติสัจจะ เป็นเพียงการปรุงแต่งทางมโนคติเกี ่ยวกับสิ ่งสมมติ ไม่มีอยู ่โดยอิสระจาก
องค์ประกอบย่อยๆ และจะสูญหายไปเมื่อสิ่งสมมติถูกทำลายลงทั้งในทางกายภาพและความคิด ไม่มี
คุณลักษณะที่เป็นของตนเอง ได้แก่ สิ่งต่างๆ ที่ปรากฏแก่การรับรู้ตามปกติของมนุษย์ เช่น บุคคล รถ หม้อ 
ต้นไม้ ภูเขา  



65 
 

 2) ปรมัตถสัจจะ เป็นความจริงที่ได้จากกระบวนการรับรู้ในระดับสุดท้ายของมนุษย์ มีคุณลักษณะ
ที่เป็นของตนเอง คุณลักษณะจะไม่สูญหายไปเมื่อมันถูกทำลายลง ทั้งในทางกายภาพและทางความคิด มี 4 
อย่าง ได้แก่ จิต เจตสิก รูปและนิพพาน (ฐานิสรา ประธานราษฎร์นิกร, 2559 : 26-27) 
 อริยสัจมีความสำคัญมาก เห็นได้จากการที่พระพุทธองค์ทรงเทศนาเรื่องอริยสัจสอนเป็นลำดับ
สุดท้ายเสมอ ได้ผลทุกครั้งไป มี 4 ประการ ดังนี้ 
 1) ทุกข์ คือ สภาพที่ทนได้ยากหรือสภาพบีบคั้น ขัดแย้ง บกพร่อง ขาดแก่นสารและความเที่ยงแท้ 
ไม่ให้ความพึงพอใจแท้จริง กล่าวถึงทุกข์ 11 ประการ ได้แก่ ความเกิด ความแก่ ความตาย ความโศก 
ความคร่ำครวญรำพัน ความทุกข์กาย ความทุกข์ใจ ความคับแค้นใจ การต้องประสบกันสิ่งอันไม่เป็นที่รัก 
ความต้องพลัดพรากจากสิ่งอันเป็นที่รัก การปรารถนาสิ่งใดแล้วไม่ได้สมหวังในสิ่งนั้น กล่าวโดยย่อคือความ
ยึดมั่นในขันธ์ 5 เป็นความทุกข์ รวบยอดคือความทุกข์กาย ความทุกข์ใจ 
 2) ทุกขสมุทัย คือ เหตุเกิดแห่งทุกขห์รือสาเหตุให้ทุกข์เกิด ได้แก่ ตัณหา 3 ประเภท คือ  
  (1) กามตัณหา ความดิ้นรนกระหายในกาม กามตัณหาแยกออกเป็น 2 คือ  
   (1.1) กามวัตถุหรือวัตถุกาม คือสิ่งยั่วยวนภายนอกเป็นเหตุให้เกิดกาม ได้แก่ รูป 
เสียง กลิ่น รส ผัสสะ อันน่าใคร่ น่าปรารถนา น่าพอใจ  
   (1.2) กิเลสกาม คือความใคร่ที่มีอยู่ในใจเป็นกิเลสแอบแฝงอยู่ในใจ เมื่อได้
ประสบวัตถุกามภายนอก กิเลสภายในออกมารับก็เกิดเป็นไฟราคะขึ้นเผาใจให้เร่าร้อน 
  (2) ภวตัณหา ความอยากมีอยากเป็นโดยหาที่พอใจไม่ได้ ความอยากเป็นนั่นเป็นนี่ ความ
อยากใหญ่อยากมีอำนาเหนือผู้อื่น เป็นสาเหตุแห่งความทุกข์ ความเดือดร้อนทั้งส่วนตนและผู้อื่น 
  (3) วิภวตัณหา ความอยากไม่มีไม่เป็น คืออยากผลักอยากพ้นไปเสียจากสภาพที่ตน
เป็นอยู่ 
 3) ทุกขนิโรธ คือ ความดับทุกขห์รือภาวะที่เข้าถึงเมื่อกำจัดอวิชชา ทุกข์เป็นผลของสมุทัย เมื่อจะ
ดับทุกข์จึงต้องดับที่สมุทัย ซึ่งเป็นต้นเหตุแห่งทุกข์ พระพุทธเจ้าทรงสอนให้สำรอกตัณหา ดับตัณหา ไม่มี
อาลัยในตัณหา เมื่อพ้นจากตัณหาได้ ก็ไม่มีเหตุแห่งทุกข์  ไม่ติดข้อง ไม่ถูกย้อม เป็นอิสระ ความดับทุกข์ก็
เกิดขึ้น นิโรธกับพระนิพพานเป็นอย่างเดียวกัน นิพพาน แปลว่า การออกจากตัณหาหรือความดับกิเลส 
หรือความหลุดพ้นจากกิเลส (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2565 : 155) 
 4) ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา (มรรคมีองค์ 8) ค ือ ข ้อปฏิบ ัต ิให ้ถ ึงความดับทุกข ์  ได ้แก่ 
มัชฌิมาปฏิปทา แปลว่า ทางสายกลางหรือทางปฏิบัติให้บรรลุถึงซึ่งความดับทุกข์ ถ้าปราศจากมรรคความ
ดับทุกข์ก็มีไม่ได้ มรรคจึงเป็นเหตุแห่งนิโรธ มรรคจึงเป็นคู่ปรับของสมุทัย เมื่อมรรครวมตัวกันขึ้นถึงความ
เจริญสูงสุด สมุทัยก็ดับไปโดยสิ้นเชิง โดยจะปริยายในเบื้องต้น (ปุถุชน) และในเบื้องสูง (อริยเจ้า) ดังนี้ 
  1) สัมมาทิฏฐิ (ความเห็นชอบ) คือ ความเห็นถูกต้อง ความเข้าใจถูก เช่น เห็นและเชื่อว่า 
บุคคลทำดีย่อมได้รับผลดี ทำชั่วย่อมได้รับผลชั่ว บาปบุญมีจริง นรกสวรรค์ในโลกอื่นมีจริง มารดาบิดา คูร 
อาจารย์เป็นผู้มีพระคุณจริง เห็นถูกเป็นประโยชน์เกื้อกูลแก่การดำเนินชีวิตประจำวัน โดยปริยายในเบื่อง
สูง ความเห็นชอบ คือความรู้หรือญาณในอริยสัจ 4 ญาณในที่นี้หมายถึงญาณ 3 คือ สัจจญาณ กิจจญาณ 



66 
 

และกตญาณ บุคคลจะเป็นสัมมาทิฏฐิโดยสมบูรณ์จะต้องละกิเลสได้แล้วโดยสิ ้นเชิง ย่อมไม่เห็น
คลาดเคลื่อนในปรากฏการณ์ต่างๆ และเห็นตรงตามความเป็นจริงว่า สิ่งทั้งปวงไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็น
อนัตตาและไม่งาม (วศิน อินทสระ, 2540 : 77-93) 
 ปัจจัยให้เกิดสัมมาทิฏฐิ (ทางเกิดแห่งแนวความคิดท่ีถูกต้อง) มี 2 ประการ คือ  
   (1.1) ปรโตโฆสะ คือ การรับฟังคำแนะนำสั่งสอน เล่าเรียน หาความรู้ สนทนา
ซักถาม ฟังคำบอกเล่าชักจูงของผู้อื่น โดยเฉพาะการสดับสัทธรรมจากท่านผู้เป็นกัลยาณมิตร 
   (1.2) โยนิโสมนสิการ คือ ทำในใจโดยแยบคาย มองสิ่งทั้งหลายด้วยความคิด
พิจารณา รู้จักสืบสาวหาเหตุผล แยกแยะสิ่งนั้นๆ หรือปัญหานั้นๆ ออก ให้เห็นตามสภาวะและตาม
ความสัมพันธ์แห่งเหตุปัจจัย (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2565 : 69) 
  2) สัมมาสังกัปปะ (ความดำริชอบ) คือ ความคิดชอบ คิดในทางมีคุณมีประโยชน์ทั้งแต่
ตนและผู้อื่น วางแนวจิตของตนไว้ในทางที่จะก่อให้เกิดประโยชน์ หรือคิดในการเอาชนะนิสัยเก่าๆ อันชั่ว
ร้ายของตน เอาชนะความชั่วที่มีในตน โดยปริยายในเบื้องสูง ความดำริชอบ แบ่งเป็น 3 หัวข้อ คือ 
   (2.1) ความดำริในการออกจากกาม พระพุทธเจ้าทรงดำริออกจากกาม เพราะ
ทรงเห็นโทษของกามว่าไม่เที่ยง ทรมาน มีการเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ เศร้าหมอง กังวล เป็นไปเพื่อความ
ทุกข์ การแสวงหากามไม่เป็นไปเพื่อปัญญาและความรู้แจ้งเห็นจริงในชีวิต ผู้ใดพ้นจากกามได้ผู้นั้นย่อม
ประจักษ์ได้ว่า สภาวะที่อยู่เหนือกามนั้นเป็นความปลอดโปร่งผาสุก ร่มเย็น สะอาด สว่าง และสงบ 
   (2.2) ความดำริในการไม่พยาบาท คือการทำใจของตนให้ผ่องใส มีความสุขอยู่
ด้วยเมตตาธรรม และส่งบุคคลผู้นั้นให้ขึ้นสู่แท่นแห่งอภิปูชนียบุคคล ความดำริในการไม่พยาบาทจึงเป็น
มรรคหนึ่งไปสู่ความพ้นทุกข์ 
   (2.3) ความดำริในการไม่เบียดเบียน คือการมีความกรุณาทั้งแก่ตนและผู้อื ่น 
เห็นซึ้งลงไปในทุกข์ของผู้อื่น เป็นการอบรมตนเองให้ก้าวขึ้นสู่มรรคาแห่งความหลุดพ้นจากทุกข์ต่างๆ 
ตั้งแต่อย่างหยาบถึงละเอียด (วศิน อินทสระ, 2540 : 111-158) 
  3) สัมมาวาจา (การพูดชอบ) คือ การพูดวาจาที่ดี 4 ประการ คือ  
   (3.1) พูดจริง คือ คำที่ตรงตามความเป็นจริง ไม่เจตนากล่าวให้คาดเคลื่อนจาก
ความเป็นจริง ยกเว้นความเข้าใจผิด แต่ผู้มีปัญญาย่อมกล่าวความจริงให้ถูกกาล ถูกสถานที่ และถูกบุคคล  
   (3.2) พูดประสานสามัคคี คือ การนำเอาความดีของบุคคลต่างๆ มาเล่าสู่กันฟัง 
ทำให้เขาได้มองเห็นความดี หรือเจตนาดีของอีกฝ่ายหนึ่ง  
   (3.3) พูดอ่อนหวาน คือ การใช้คำท่ีถูกใจผู้ฟังโดยไม่เป็นโทษแก่ผู้ฟัง 
   (3.4) พูดมีประโยชน์ คือ คำพูดที่ผู้ฟังฟังแล้วให้บังเกิดประโยชน์ทางการปฏิบัติ
ชอบ ทำจิตใจให้สูงขึ้น ละชั่วประพฤติดี จนถึงสามารถบรรเทาความโลภ โกรธ หลง เสียได้ ทำจิตให้สงบ
เยือกเย็นเป็นบรมสุข 
  4) สัมมากัมมันตะ (การกระทำชอบ) ได้แก่ กายสุจริต 3 ประการ ดังนี้ 



67 
 

   (4.1) ไม่ฆ่าสัตว์ เข้าใจว่าพระองค์ทรงมุ่งถึงการฆ่าสัตว์เพื่อบูชายัญเซ่นเทวดา
ตามธรรมเนียมของพราหมณ์มากกว่าการฆ่าสัตว์เพื่อเป็นอาหารแห่งมนุษย์ การฆ่าเซ่นเทวดาทำให้สัตว์ที่
ทำคุณประโยชน์แก่มนุษย์ถูกปลงชีวิตโดยไร้ผลดี เสียประโยชน์ด้วยประการทั้งปวง การฆ่าจะมีโทษมาก
หรือน้อยขึ้นอยู่กับองค์ประกอบหลายอย่าง คือ 1) ความใหญ่ หรือเล็กของสัตว์ที่ถูกฆ่า 2) ความมีคุณมาก 
หรือน้อย 3) เจตนาในการฆ่ารุนแรงเพียงใด และ 4) ความพยายามในการฆ่ารุนแรงเพียงใด 
   (4.2) ไม่ลักทรัพย์ การลักทรัพย์คือการใช้อำนาจของตนโดยไม่ชอบธรรม ยึดถือ
เอาสมบัติอันอยู่ในสิทธิครอบครองของผู้อื่น สำนวนบาลีว่า ถือเอาสิ่งของที่ผู้อื่นไม่ได้ให้ด้วยอาการแห่ง
ขโมย คือไม่ใช่ถือเอาโดยวิสาสะ (รู้ว่าเมื่อถือเอาแล้ว เจ้าของเขารู้เข้าเขาจะพอใจให้)  
   (4.3) ไม่ประพฤติผิดในกาม ความประพฤติล่วงละเมิดทางเพศไม่เฉพาะแต่ทำชู้
กับสามีภรรยาของผู้อื่น แต่รวมถึงการประพฤตินอกใจสามีภรรยาของตนด้วย ตลอดถึงการลอบทำชู้กับ
หญิงสาวที่บิดามารดา หรือผู้ปกครองยังไม่ได้ยินยอมยกให้ เหตุที่ห้ามเพราะ 1) เพื่อป้องกันความสำส่อน
ทางเพศ 2) เพื่อป้องกันความวุ่นวาย 3) ชายหญิงย่อมหวงภรรยาสามีของตน และ 4) ความสุขทางกามมี
ไม่มากพอที่บุคคลจะลงทุนสร้างบาปก่อกรรมเพื่อแลกเอามันมา ผู้มีใจสูงไม่ยอมรับความสุขทางกามแม้จะ
ได้มาโดยสุจริต 
  5) สัมมาอาชีวะ (เลี้ยงชีวิตชอบ) คือ การเลี้ยงชีวิตในทางสุจริตและในทางถูกธรรมเนียม 
ทุกคนสามารถทำอาชีพสุจริตของตนให้เป็นกุศลได้โดยการตั้งจิตหรือเจตนาให้เป็นกุศล นอกจากได้ทำ
หน้าที่โดยสมบูรณ์แล้วยังจะได้บุญได้กุศลในอาชีพนั้นด้วย ยกเว้นมิจฉาอาชีวะ  คือการตั้งโรงหญิงขาย
บริการทางเพศ การตั้งบ่อนพนัน เป็นต้น และรวมถึงการค้าขายที่เป็นมิจฉาวณิชชา (การค้าขายที่อุบาสก
ไม่พึงประกอบ) โดยปริยายสัมมาอาชีวะแบ่งออกเป็น 2 คือ 1) ละการเลี้ยงชีพที่ผิดเสีย 2) สำเร็จชีวิตอยู่
ด้วยการเลี้ยงชีพที่ชอบ (พระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัว, 2522 : 34-38) 
 ในพระสุตตันตปิฎก วณิชชาสูตร พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ 5 อย่าง คือ 1) การค้าขายศัสตราอาวุธ 
(เครื่องมือฆ่ามนุษย์และสัตว์ทั่วไป) 2) การค้าขายมนุษย์ (ค้าขายทาส ค้าประเวณี ค้าอวัยวะ) 3) การค้า
ขายสัตว์สำหรับฆ่าขายเนื้อเป็นอาหาร 4) การค้าขายน้ำเมา และ 5) การค้าขายยาพิษ (พระไตรปิฎก ฉบับ
เฉลิมพระเกียรติ เล่ม 22, 2549 : 295) 
 คำว่า อุบาสก ท่านหมายเอาเฉพาะผู้เคร่งครัดในการรักษาศีล 5 ศีล 8 เพราะในข้อ 1 คือค้าขาย
เครื่องดักจับสัตว์ ปืน มีด ในข้อ 3 คือค้าขายไก่ ค้าขายหมู ค้าขายวัว ค้าขายปลา ในข้อ 4 คือค้าขายเหล้า 
เบียร์ และในข้อ 5 คือค้าขายยากำจัดแมลง ฆ่าปลวก ดูไม่น่าจะเสียหายถ้าค้าขายโดยสุจริต ยกเว้นเฉพาะ
ในข้อ 2 การค้าขายมนุษย์ ถือเป็นมิจฉาอาชีพโดยตรง (วศิน อินทสระ, 2540 : 193) 
  6) สัมมาวายามะ (ความพยายามชอบ) คือ การเพียรพยายามในทางยังกุศลธรรมให้
เกิดขึ้นและให้เจริญ และเพียรพยายามในทางยังอกุศลกรรมให้เสื่อมสิ้นไปไม่ให้เกิดขึ้น ความเพียรเป็น
เกาะเป็นที่พึ่ง เป็นธรรมช่วยส่งเสริมยกฐานะของคนต่ำต้อยให้สูงศักดิ์ ยกคนเลว ให้เป็นคนดี หนุนคนผู้
บกพร่องทางสติปัญญาให้สมบูรณ์ขึ ้น ดังพุทธภาษิตที่ว่า “บุคคลจะล่วงพ้นทุกข์ได้ด้วยความเพียร” 



68 
 

(พระไตรปิฎก ฉบับเฉลิมพระเกียรติ เล่ม 15, 2549 : 362) พระพุทธศาสนาอธิบายความหมายของ
สัมมาวายามะไว้ดังนี้ คือ 
   (6.1) เพียรระวังบาปอกุศลที่ยังไม่เกิดไม่ให้เกิดขึ้น (สังวรปธาน) คือ การระวัง
กีดกันบาป ได้แก่ 1) ด้วยการดำเนินชีวิตตามหลักศีลธรรมทางศาสนา 2) ด้วยการมีสติระวังทวารทั้ง 6 คือ
ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ไม่ให้เกิดความกำหนัดพอใจ หรือเสียใจเมื่อได้เห็นรูป ฟังเสียง ดมกลิ่น ลิ้มรส ถูก
สัมผัส 3) ด้วยญาณ คือความรู้ รู้เท่าทันเล่ห์เหลี่ยมของบาป หรือเหยื่อของโลกซ่ึงเข้ามาในรูปแบบต่างๆ 4) 
ด้วยความอดทน ความอดทนต่ออารมณ์ที่มายั่วยวนให้โลภ ให้โกรธ ให้หลง 5) ด้วยความเพียร เพียรยัง
บาปที่ยังไม่เกิดไม่ให้เกิด เพียรละบาปที่เกิดขึ้นแล้วให้สิ้นไปหมดไป 
   (6.2) เพียรละบาปอกุศลที่เกิดขึ้นแล้ว (ปหานปธาน) คือ บาปที่เกิดขึ้นแล้วในใจ 
เช่นความคิดทางเบียดเบียนผู้อื่น ต้องสำนึกรู้ว่าบาปชนิดนี้เกิดขึ้นแล้วแก่เรา บาปนี้เป็นโทษแก่จิตใจ มีผล
เป็นความทุกข์ความเดือดร้อน เราต้องหมั่นเจริญเมตตากรุณาในบุคคลและสัตว์ต่างๆ โดยน้อมนึกอยู่เสมอ
ว่า เรารักสุขเกลียดทุกข์ฉันใด คนอ่ืนสัตว์อ่ืนก็รักสุขเกลียดทุกข์ฉันนั้น จึงไม่ควรคิดเบียดเบียนกัน 
   (6.3) เพียรให้กุศลที่ยังไม่เกิดได้เกิดขึ้น (ภาวนาปธาน) คือ การเพียรทำความดี 
เริ่มต้นให้กุศลจิตเกิดข้ึนบ่อยๆ เมื่อกุศลจิตเกิดข้ึนแล้วในเรื่องใดอย่ารีรอ ให้รีบทำความดีในเรื่องนั้นทันที 
   (6.4) เพียรรักษากุศลที่เกิดขึ้นแล้ว ให้ดำรงอยู่และเจริญยิ่งๆ ขึ้นไป (อนุรักขนา
ปธาน) คือการเพียรรักษาความดีที่ตนทำให้เกิดขึ้นแล้วให้ดำรงอยู่และให้เจริญยิ่งๆ ข ึ้นไป ผู้จะรักษาคุณ
ความดีให้มั่นคงต้องประกอบด้วยคุณสมบัติ คือเป็นผู้ไม่ประมาท ไม่วางใจว่าเรื่องร้ายจะไม่บังเกิดขึ้น 
(พระไตรปิฎก ฉบับเฉลิมพระเกียรติ เล่ม 14, 2549 : 340) 
  7) สัมมาสติ (การระลึกชอบ) คือ ระลึกในกาย เวทนา จิต และธรรม ให้รู้ตามความเป็น
จริง เพ่ือไม่หลงในสิ่งเหล่านั้นตามหลักสติปัฏฐาน 4 (ธรรมเป็นที่ตั้งทั่วไปแห่งสติ) พระพุทธเจ้าทรงยกย่อง
ว่าสติปัฏฐานเป็นทางสายเอก มีอยู่เพื่อความบริสุทธิ์ของสัตว์ทั้งหลาย เพื่อล่วงพ้นความโศกความคร่ำ
ครวญรำพัน  เพื่อความตั้งอยู่ไม่ได้แห่งทุกข์ เพื่อบรรลุธรรมที่ควรรู้ และเพื่อทำพระนิพพานให้แจ้ง 4 
ประการ คือ 
   (7.1) กายานุปัสสนา (การพิจารณากาย) คือ ให้ระลึกว่ากายนี้ ไม่ใช่สัตว์ บุคคล 
ตัวตน เราเขา มันเป็นธรรมดาอย่างหนึ่งซึ่งเกิดเพราะมีเหตุปัจจัย เมื่อเหตุปัจจัยทรุดโทรม มันย่อมทรุด
โทรมไป บังคับบัญชาไม่ได้ เกิดข้ึนตามธรรมดาของสิ่งมีเหตุ 
   (7.2) เวทนานุปัสสนา (การพิจารณาความรู้สึก) คือ การพิจารณาเวทนา การ
ตามดูเวทนาของตน ตามรู้เวทนาของตน กล่าวคือการพิจารณาดูความรู้สึกของตน เช่น เมื่อสุขก็รู้ว่าสุข 
เมื่อทุกขก์็รู้ว่าทุกข์ เมื่อเฉยๆ ก็รู้ว่าเฉยๆ จะสุข จะทุกข์ จะเฉยๆ ก็รู้ 
   (7.3) จิตตานุปัสสนา (การพิจารณาจิต) คือ การพิจารณาตามดูจิตของตน เช่น 
จิตมีราคะหรือปราศจากราคะก็รู้ จิตมีโทสะหรือปราศจากโทสะก็รู้ จิตมีโมหะหรือปราศจากโมหะก็รู้ จิต
หดหู่หรือฟุ้งซ่านก็รู ้



69 
 

   (7.4) ธัมมานุปัสสนา (การพิจารณาธรรมที่เกิดกับจิต) คือ การพิจารณาตามดู
ธรรมทั้งส่วนอกุศลและกุศลที่เกิดขึ้นในจิตของตน พระองค์ทรงสอนให้พิจารณานิวรณ์ 5 ขันธ์ 5 อายตนะ
ภายใน 6 อายตนะภายนอก 6 โพชฌงค์ 7 และอริยสัจ 4 เป็นธัมมานุปัสสนา (วศิน อินทสระ, 2540 : 
233-243) 
 สติปัฏฐาน 4 มีขั ้นตอนการตั้งสติด้วยการกำหนดลมหายใจเข้าออก เรียกว่า อานาปานสติ 
พระองค์ทรงสรรเสริญว่าเป็นยอดของกัมมฐาน เป็นธรรมเครื่องอยู่สบายกาย สบายใจ บรรเทาความกลัด
กลุ้มรุ่มร้อน เป็นเหตุให้บรรลุคุณวิเศษในทางธรรม เป็นเหตุให้บรรลุถึงวิชชาและวิมุติ ดังพุทธภาษิตว่า 
“อานาปานสติ อันบุคคลใดอบรมแล้ว ท าให้มากแล้ว บุคคลนั้นย่อมสามารถท าสติปัฏฐานให้สมบูรณ์” 
(พระพุทธโฆสเถระ, 2554 : 442) 
  8) สัมมาสมาธิ (ตั้งใจชอบ) คือ ความตั้งมั่นแห่งจิต มีความมั่นคง ไม่วอกแวกหวั่นไหว 
แม้มีอารมณ์ภายนอกมากระทบก็รักษาปกติภาพของดวงจิตไว้ได้ พระพุทธเจ้าได้ทรงขยายความของ
สัมมาสติไว้ดังนี้ คือ  
   (8.1) เพราะความสงัดจากกามและอกุศลธรรม3 เข้าถึงปฐมฌาน (ฌานที่ 1) มี
วิตก มีวิจาร มีปีตแิละมีสุข อันเกิดจากวิเวก (ความสงัดจากกาม จากอกุศลธรรม) 
   (8.2) เพราะความสงบระงับวิตกและวิจาร เข้าถึงทุติยฌาน (ฌานที่ 2) มีความ
ผ่องใสแห่งจิตภายใน เป็นธรรมอันเอกคือสมาธิผุดขึ้น มีแต่ปีติและสุข อันเกิดจากสมาธิ  
   (8.3) เมื่อคลายปีติได้ เข้าถึงตติยฌาน (ฌานที่ 3) จะอยู่ในอาการแห่งผู ้วางเฉย 
มีสติ มีสัมปชัญญะ รู้รสแห่งความสุขด้วยกาย ซึ่งพระอริยเจ้าเรียกบุคคลอย่างนี้ว่า เป็นผู้วางเฉย มีสติ อยู่
เป็นสุข  
   (8.4) เมื่อละสุข ละทุกข์ได้ เข้าถึงจตุตถฌาน (ฌานที่ 4) ไม่มีสุข ไม่มีทุกข์ มีแต่
อุเบกขา เป็นเหตุให้สติบริสุทธิ์อยู่ (พระไตรปิฎกและอรรถกถา ฉบับมหามกุฏฯ เล่ม 14, 2559 : 341) 
 มรรคมีองค์ 8 เป็นอันหนึ่งอันเดียวกันกับไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิและปัญญา อันเป็นหลักคำสอน
ทั้งหมดของพระพุทธศาสนา ย่อมรรคมีองค์ 8 ลงในสิกขา 3 ได้ ดังนี้ 
  1) สีลสิกขา ประกอบด้วย สัมมาวาจา (การพูดชอบ) สัมมากัมมันตะ (การกระทำชอบ) 
สัมมาอาชีวะ (การเลี้ยงชีพชอบ) 
  2) จิตตสิกขา ประกอบด้วย สัมมาวายามะ (ความเพียรชอบ) สัมมาสติ (สติชอบ) 
สัมมาสมาธิ (สมาธิชอบ) 
  3) ปัญญาสิกขา ประกอบด้วย สัมมาทิฏฐิ (ความเห็นชอบ) สัมมาสังกัปปะ (ความดำริ
ชอบ) (วศิน อินทรสระ, 2540 : 259) 

                                                           
 3 ปลอดจากนิวรณ์ 5 ได้แก่ 1. กามฉันทะ ความพอใจเพลิดเพลินในรูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ อันน่ารักใคร่น่าปรารถนาทั้งปวง 
2. พยาบาท ความคิดปองร้าย 3. ถีนมิทธะ ความง่วงงุ่นอันเกิดจากความเกียจคร้าน 4. อุทธัจจกุกกุจจะ ความฟุ้งซ่านรำคาญอันเกิดเพราะ
อกุศลยังไม่ระงับไป 5. วิจิกิจฉา ความลังเลสงสัยในทางปฏิบัติของตน 



70 
 

 ในบรรดามรรคมีองค์ 8 นี้ พระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า สัมมาทิฏฐิ เป็นข้อสำคัญลำดับแรก เพราะเป็น
จุดตั ้งต้นของความเจริญในข้อปฏิบัติอื ่นๆ (โครงการพระไตรปิฎกศึกษา, 2562 : 37) ดังในพระ
สุตตันตปิฎก ปุพพังคมสูตรว่า “สิ่งที่มาเบื้องต้น สิ่งที่เป็นนิมิตมาก่อนแห่งกุศลธรรมทั้งหลาย ก็คือ
สัมมาทิฏฐิ ผู้มีสัมมาทิฏฐิย่อมมีสัมมาสังกัปปะ ผู้มีสัมมาสังกัปปะย่อมมีสัมมาวาจา ผู้มีสัมมาวาจาย่อมมี
สัมมากัมมันตะ ผู้มีสัมมากัมมันตะย่อมมีสัมมาอาชีวะ ผู้มีสัมมาอาชีว ะย่อมมีสัมมาวายามะ ผู้มี
สัมมาวายามะย่อมมีสัมมาสติ ผู้มีสัมมาสติย่อมมีสัมมาสมาธิ ผู้มีสัมมาสมาธิย่อมมีสัมมาญาณะ ผู้มี
สัมมาญาณะย่อมมีสัมมาวิมุตติ” (พระไตรปิฎกและอรรถกถา ฉบับมหามกุฏฯ เล่ม 24, 2559 : 230) 
 หลักความเชื่อของพระพุทธศาสนา 
 มนุษย์มักมีความเชื่อโดยขาดเหตุผล เชื่อโดยไม่ได้คิดพิจารณา จึงกลายเป็นความเชื่อที่งมงายไป
โดยไม่รู้ตัว ไม่ได้คิดว่าความเชื่ออย่างนี้ๆ จะเป็นความผิดจากความเป็นจริง โดยก่อนจะเชื่อในเรื่องใดเรื่อง
หนึ่ง พระพุทธเจ้าทรงแสดงอุบายวิธีที่จะเปลี่ยนความเชื่อที่ผิดๆ ให้เกิดเป็นความเชื่อที่ถูกได้ เรียกว่า กา
ลามสูตร 10 ประการ ดังนี้ 
 1. มา อนุสสเวน (อย่าเพิ่งเชื่อ ด้วยการฟังตามกันมา) เพราะอาจเป็นไปได้ทั้งเรื่องถูกหรือผิด จริง
หรือไม่จริงก็ได้ เรื่องที่พูดต่อๆ กันมา ถ้าผู้พูดเป็นสัมมาทิฏฐิผู้ฟังก็จะเชื่อในทางที่ถูก แต่ถ้าผู้พูดเป็น
มิจฉาทิฏฐิผู้ฟังก็จะเชื่อในทางที่ผิด ดังนั้น อย่าได้ตัดสินในเชื่อในเรื่องอะไรเร็วเกินไป ต้องได้ฟังโดยมี
สติปัญญา ให้พิจารณาในเหตุผลเสียก่อน 
 2. มา ปรัมปราย (อย่าเพิ่งเชื่อ ด้วยการถือสืบต่อๆ กันมา) เพราะการทำสืบต่อกันมาไม่ใช่ว่าจะ
ถูกต้องและดีไปเสียทั้งหมด ดังนั้น ก็ควรพิจารณาดูด้วยสติปัญญาว่าอะไรควรทำตามก็ควรรักษา อะไรไม่
ควรทำตามก็ควรละในสิ่งนั้นเสีย 
 3. มา อิติกิราย (อย่าเพิ่งเชื่อ กิตติศัพท์อันเป็นข่าวลือ) เพราะมีทั้งข่าวจริงและข่าวปลอม หากไม่
มีปัญญาพิจารณาในข่าวลือนั้นๆ ก็จะเกิดความเสียหายในภายหลัง ดังนั้น ใครมาเล่าเรื่องต่างๆ ให้ฟัง ก็ฟัง
ได้แต่อย่าเพิ่งเชื่อว่าจะเป็นจริงเหมือนที่เขาพูด ให้พิจารณาด้วยเหตุผลเสียก่อน 
 4. มา ปิฏกสัมปทาเนน (อย่าเพิ่งเชื่อ ด้วยการอ้างอิงมาจากตำราหรือคัมภีร์ ) เพราะตำราหรือ
คัมภีร์บางเล่มอาจมีการตีความไปต่างๆ นาๆ ไม่ถูกต้องตามความจริง บางตำราอาจใส่ทัศนะส่วนตัวของ
ผู้เขียนอย่างไร้เหตุผล ทำให้ผู้ศึกษาตามเกิดความเข้าใจผิดกลายเป็นมิจฉาทิฏฐิ ดังนั้น ควรอ่านด้วยเหตุผล 
ควรมีสติปัญญาในการอ่าน วิจัย วิเคราะห์ ใคร่ครวญ และไตร่ตรองให้ดีเสียก่อน 
 5. มา ตักกเหตุ (อย่าเพิ่งเชื่อ เพียงเพราะการใช้ตรรกะ) ตรรกะหรือการสุ่มเดาของตนเองอาจจะ
ผิดเสียทั้งหมด เปรียบเสมือนคนป่วยไม่รู้โรคกินยาแบบสุ่มเดา ทำให้อาการป่วยยิ่งกำเริบ ดังนั้น ต้องรู้จัก
รับฟังไตร่ถามท่านผู้รู้ และพิจารณาหาเหตุผลด้วยสติปัญญา 
 6. มา นยเหตุ (อย่าเพิ่งเชื่อ เพียงเพราะการอนุมานเอา) การอนุมานการคาดการณ์เอาเหตุผลมา
เข้าข้างตนเอง ตีความหมายเข้าข้างตนเอง ย่อมกลายเป็นมิจฉาทิฏฐิได้ ดังนั้น ควรมีสติปัญญาพิจารณา
ด้วยความเป็นจริง 



71 
 

 7. มา อาการปริวิตักเกน (อย่าเพิ่งเชื่อ ด้วยการคิดตรองตามอาการ) เพราะการคิดพิจารณาไป
ตามอาการไม่ใช่ว่าจะถูกต้องเสมอไป ดังนั้น การนึกคิดทุกอย่างควรพิจารณาด้วยปัญญาเสียก่อน  
 8. มา ทิฏฐินิชฌานักขันติยา (อย่าเพิ่งเชื่อ เพียงเพราะชอบใจที่เข้ากันได้กับทฤษฎีของตน) ทิฏฐิ
อันเป็นความเห็นได้ตั้งบนฐานความชอบของตนอยู่แล้ว เมื่อเห็นว่าทฤษฎีไหนเข้ากับทิฏฐิของตน ก็ปัก ใจ
เชื่อเพราะเห็นว่ามีความเห็นตรงกัน ทฤษฎีที่ตรงกับทิฏฐิของตนอาจจะไม่ถูกต้องเสมอไป ควรใช้สติปัญญา
พิจารณาหาเหตุผลเสียก่อน 
 9. มา ภัพพรูปตาย (อย่าเพิ่งเชื่อ เพียงเพราะผู้พูดมีรูปลักษณะน่าเชื่อถือ) ผู้สอนที่มีวิธีการพูดดี 
บุคลิกเด่น รูปลักษณ์งาม อาจจะสอนถูกต้องตามจริงหรือผิดก็ได้ ควรรับฟังด้วยการพิจารณาในเนื้อหา 
โดยการใช้ปัญญามาวิจัย วิเคราะห์ ว่าเรื่องนั้นเชื่อถือได้หรือไม่ได้เสียก่อน 
 10. มา สมโณ โน ครูติ (อย่าเพิ่งเชื ่อ เพียงเพราะนับถือว่าเป็นครูอาจารย์ของเรา) เพราะครู
อาจารย์ที่เรานับถืออาจจะสอนถูกต้องตามความจริงหรือผิดก็ได้ คำสอนที่ได้ฟังจากท่านแล้ว เราควรนำ
เนื้อความมาพิจารณาก่อนว่าเรื่องที่ท่านพูดมีเหตุผล พอเชื่อถือได้เพียงใด ไม่ใช่ว่าเป็นครูอาจารย์ที่เรานับ
ถือแล้วก็เชื่อคำพูดท่านไปเสียหมด (พระทูล ขิปฺปปญฺโญ, 2548 : 20-79) 
 พระพุทธศาสนา มีความพิเศษมากในเรื่องของความเชื่อ คืออย่าเพิ่งเชื ่อ แต่ให้ใช้สติปัญญา
พิจารณาหาเหตุผลก่อน โดยเน้นให้มาทดสอบและพิสูจน์ด้วยตนเองก่อนที่จะปักใจเชื่อเรื่องต่างๆ ดังคำ
ที่ว่า สันทิฏฐิโก ผู้ศึกษาและปฏิบัติพึงเห็นได้ด้วยตนเอง เอหิปัสสิโก จงมาปฏิบัติดูเถิด ปัจจัตตัง เวทิตัพ
โพ วิญญูหิ ผู้รู้พึงรู้ได้เฉพาะตน (ประยงค์ แสนบุราณ, 2547 : 57) 
 ส่วนความเชื่อที่ประกอบด้วยเหตุผลในทางพระพุทธศาสนา เรียกว่า ศรัทธา ประกอบด้วยความ
เชื่อ 4 ประการ ดังนี้ 
 1. กัมมสัทธา (เชื่อกรรม เชื่อการกระทำ เชื่อกฎแห่งกรรม เชื ่อว่ากรรมมีอยู่จริง) คือ เชื่อว่าเมื่อ
ทำอะไรโดยมีเจตนา คือจงใจทำทั้งที่รู้ย่อมเป็นกรรม คือเป็นความดีความชั่วมีขึ้นในตนเป็นเหตุปัจจัย
ก่อให้เกิดผลดีผลร้ายสืบเนื่องต่อไป การกระทำนั้นไม่ว่างเปล่า และเชื่อว่าผลที่ต้องการจะสำเร็จได้ด้วยการ
กระทำ ไม่ใช่ด้วยการอ้อนวอนหรือนอนคอยโชค 
 2. วิปากสัทธา (เชื่อวิบาก เชื่อการให้ผลของกรรม เชื่อว่าผลของกรรมมีจริง) คือ เชื่อว่ากรรมที่ทำ
แล้วต้องมีผล และผลต้องมาจากเหตุ ผลดีเกิดจากกรรมดี ผลชั่วเกิดจากกรรมชั่ว 
 3. กัมมัสสกตาสัทธา (เชื่อความที่ส ัตว์มีกรรมเป็นของของตน) คือ เชื่อว่าแต่ละคนมีกรรมเป็น
เจ้าของ มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์ มีกรรมเป็นที่พึ่งอาศัย ทำกรรมอันใดไว้ จะต้องรับผิดชอบเสวยวิบากเป็นไป
ตามกรรมของตน 
 4. ตถาคตโพธิสัทธา (เชื่อความตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า) คือ การมั่นใจในองค์ตถาคตว่าทรงเป็น
พระสัมมาสัมพุทธะ ทรงพระคุณทั้ง 9 ประการ ตรัสพระสัทธรรม บัญญัติวินัยไว้ด้วยดี ทรงเป็นผู้นำทางที่
แสดงให้เห็นว่า มนุษย์คือเราทุกคนนี้หากฝึกตนด้วยดีแล้ว ก็สามารถเข้าถึงภูมิธรรมสูงสุด บริสุทธิ์หลุดพ้น
ได้ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2565 : 140) 
 



72 
 

 หลักกรรมและการเวียนว่ายตายเกิด 
 ความเชื่อที่มีผลต่อเจตจำนงหรือเพื่อเสริมสร้างความมุ่งมั่นในการปฏิบัติความดี (กุศลกรรม) ของ
บุคคลต่างๆ ให้บรรลุผลตามแนวทางพระพุทธศาสนา ดังนี้ 
 1. กรรมและการให้ผลของกรรม 
 กรรม คือสิ่งที่คนเราได้ทำไว้ไม่ว่าจะในอดีตหรือปัจจุบัน กรรมที่ทำไว้นี้จะเป็นสมบัติของผู้นั้น
ตลอดไป ผู้ทำกรรมไม่ว่าจะเป็นกรรมดีหรือกรรมชั่ว ย่อมเป็นเจ้าของกรรมและจะเป็นผู้ได้รับผลแห่งกรรม
นั้นๆ สัตว์โลกทั้งมวลมีความแตกต่างกันโดยสิ้นเชิง ทั้งรูปร่างหน้าตา สติปัญญา ฐานะการงานและฐานะ
การเงิน บางคนรูปร่างดีสมประกอบ บางคนข้ีเหร่ไม่สมประกอบ บางคนฉลาด บางคนโง่เขลา บางคนมียศ
ศักดิ์สูง บางคนด้อยยศด้อยศักดิ์ บางคนร่ำรวย บางคนยากจน เหล่านี้ล้วนเป็นผลมาจากกรรม เป็นไปตาม
กรรมของผู้นั้นทั้งสิ้น กฎแห่งกรรมถือว่าเป็นกฎที่ยุติธรรมที่สุด มีความเสมอภาคกันที่สุด ดังภาษิตที่ว่า 
“กัมมุนา วัตตตี โลโก” สัตว์โลกย่อมเป็นไปตามกรรม (พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช), 2539 : 21) 
 หลักกรรมหรือกฎแห่งกรรมในทางพระพุทธศาสนา เรียกได้ว่าเป็นกฎแห่งปฏิจจสมุปบาทอีกแบบ
หนึ่ง เพราะเป็นกฎแห่งความเป็นเหตุและผลของกรรมที่เป็นการกระทำของมนุษย์และสัตว์ทั้งหลายกับ
เหตุการณ์หรือสภาวะที่เกิดกับชีวิตของมนุษย์และสัตว์เหล่านั้น ชีวิตต้องเป็นไปตามกฎแห่งกรรมอันเป็น
กฎแห่งความเป็นไปตามเหตุปัจจัยอีกประการหนึ่งด้วย (วัชระ งามจิตรเจริญ, 2552 : 265-266) ดังพุทธ
ภาษิตว่า “บุคคลท ากรรมใดไว้ด้วยกาย ด้วยวาจา หรือด้วยใจ กรรมนั้นแลย่อมเป็นของเขา เขาย่อมพาเอา
กรรมนั้นไป อนึ่ง กรรมนั้นย่อมติดตามเขาไปเหมือนเงาติดตามตัว” (พระไตรปิฎก ฉบับเฉลิมพระเกียรติ 
เล่ม 15, 2549 : 161)  
 แต่เนื่องจากกรรมบางอย่างหรือการกระทำบางคราวไม่มีผลปรากฏชัดในทันที ผู้มีปัญญาน้อยจึง
มองไม่เห็นผลแห่งกรรมของตน ทำให้สับสนและเข้าใจไขว้เขว เพราะบางทีกำลังทำชั่วอยู่แท้ๆ กลับมีผลดี
มากมาย ลาภ ยศ สรรเสริญ สุข หลั่งไหลเข้ามาในชีวิต แต่ตรงกันข้าม บางคราวกำลังทำความดีอยู่อย่าง
มโหฬาร แต่กลับได้รับความทุกข์ทรมานต่างๆ มีผลไม่ดีมากมาย เกิดความเสื่อมลาภ เสื่อมยศ ถูกนินทาว่า
ร้าย เกิดความเจ็บไข้ได้ป่วยหลั่งไหลเข้ามาในชีวิต 
 ความสลับซับซ้อนดังที่กล่าวมา ทำให้ผู้รับผลของกรรมเกิดความสับสน เกิดความไม่แน่ใจว่าสิ่งที่
ตนทำนั้นเป็นความชั่วจริงๆ หรือเป็นความดีจริงๆ แต่ในความเป็นจริงแล้ว กรรมชั่วที่เขากำลังทำอยู่ยังไม่
ทันให้ผล แต่กรรมดีที่เขาเคยทำไว้ก่อนอาจถึงวาระให้ผลในขณะที่คนผู้นั้นกำลังทำชั่วอยู่ จึงทำให้เขาได้รับ
ผลดีนั้นก่อน เพราะกรรมจะให้ผลต่อเมื่อสุกเต็มที่แล้ว สติปัญญาเท่านั้นที่จะมองเห็นความสลับซับซ้อน
เรื่องการให้ผลของกรรม  
 ผู้เชื่อเรื่องกฎแห่งกรรมได้กำไรกว่าผู้ไม่เชื่อ คือทำให้เว้นชั่ว ทำดีได้มั่งคงยั่งยืนกว่าผู้ไม่เชื่อ ทำให้
เป็นคนดีในโลกนี้ จากโลกนี้ไปแล้วก็บันเทิงในโลกหน้า เมื่อประสบปัญหาชีวิตอันแสนเจ็บปวดก็สามารถ
ทำใจได้ว่ามันเป็นผลของกรรมชั่ว เมื่อประสบความรื่นรมย์ในชีวิตก็ไม่ประมาท มองเห็นผลแห่งกรรมดีและ
หาทางพอกพูนกรรมดีต่อไป (วศิน อินทสระ, 2545 : 9-11) 
 



73 
 

 กรรมในทางพระพุทธศาสนาแบ่งออกเป็น 12 ประเภท คือ 
  1) กรรมจัดตามกาลที่ให้ผล มี 4 อย่าง ดังนี้ 
   (1) ทิฏฐธัมมเวทนียกรรม (กรรมให้ผลในภพนี้) คือ กรรมที่ให้ผลในปัจจุบัน 
   (2) อุปัชชเวทนียกรรม (กรรมให้ผลต่อเมื่อเกิดแล้วในภพหน้า) คือ กรรมที่ให้ผล
ในชาติต่อไป ถัดจากชาติปัจจุบัน 
   (3) อปราปรเวทนียกรรม (กรรมให้ผลในภพสืบๆ ไป) คือ กรรมที่ให้ผลเรื่อยไป 
สบโอกาสเมื่อใด ให้ผลเมื่อนั้น  
   (4) อโหสิกรรม (กรรมให้ผลสำเร็จแล้ว) คือ กรรมที่ไม่ให้ผล เลิกแล้วต่อกัน 
  2) กรรมจัดตามแรงหนักเบา มี 4 อย่าง ดังนี้ 
   (1) ครุกรรม (กรรมหนัก) คือ กรรมฝ่ายดี หมายถึง ฌาน วิปัสสนา มรรคผล 
ส่วนกรรมฝ่ายชั่ว หมายถึง อนันตริยกรรม 5 
   (2) พหุลกรรม (กรรมเคยชิน) คือ กรรมที่ทำจนเคยชิน หรือทำมาก ทำสม่ำเสมอ 
กรรมนี้จะให้ผลยั่งยืนมาก 
   (3) อาสันนกรรม (กรรมเมื่อจวนเจียน) คือ กรรมที่บุคคลทำเมื่อจวนสิ้นชีวิต มี
อานุภาพให้บุคคลไปสู่สุคติหรือทุคติได้ ถ้าเขาหน่วงเอากรรมนั้นเป็นอารมณ์เมื่อจวนตาย 
   (4) กตัตตากรรม (กรรมสักแต่ว่าทำ) คือ กรรมที่ทำโดยไม่มีเจตนา 
  3) กรรมจัดตามหน้าที่ มี 4 อย่าง ดังนี้ 
   (1) ชนกกรรม (กรรมแต่งให้เกิด) คือ กรรมที ่ส ่งให้เกิดในกำเนิดต ่างๆ 
เปรียบเสมือนมารดาของทารก ชนกกรรมนี้เป็นผลของพหุลกรรมบ้าง ของอาสันสกรรมบ้าง 
   (2) อุปัตถัมภกกรรม (กรรมสนับสนุน) คือ กรรมอุปถัมภ์ เปรียบเสมือนพี่เลี้ยง
นางนม มีทั้งฝ่ายดีและฝ่ายไม่ด ี
   (3) อุปปีฬกกรรม (กรรมบีบคั้น) คือ กรรมที่มีหน้าที่บีบคั้นกรรมดีหรือกรรมชั่ว
ให้เพลาลง 
   (4) อุปฆาตกรรม (กรรมตัดรอน) คือ กรรมที่มีหน้าที่ตัดรอนกรรมทั้งฝ่ายดีและ
ฝ่ายชั่ว (พระพุทธโฆสเถระ, 2554 : 999-1001) 
 กรรมต่างๆ ที่กล่าวมานี้จะหยุดให้ผลด้วยเหตุ 3 ประการ คือ 
  1) หมดแรง คือให้ผลจนสมควรแก่เหตุแล้ว โดยปกติธรรมดามันจะให้ผลจนหมดแรง 
นอกจากเวลาที่กำลังให้ผลอยู่นั้น บุคคลนั้นได้ทำชั่วเพื่อขึ้นมันก็จะให้ผลรุนแรงมากขึ้น ในทางกลับกันถ้า
ทำดีมากข้ึน ผลชั่วก็จะเพลาลงในขณะที่กรรมดีกำลังให้ผล 
  2) กรรมจะหยุดให้ผลเมื่อกรรมอ่ืนเข้ามาแทรกแซงเป็นครั้งคราว คือกรรมดีจะหยุดให้ผล
ชั่วคราวเมื่อบุคคลทำกรรมชั่วแรงๆ เพื่อเปิดโอกาสให้กรรมชั่วมีกำลงเชี่ยวกราดนั้นให้ผลก่อน ถ้าขณะที่
กรรมชั่วกำลังให้ผลอยู่ มันจะหยุดให้ผลชั่วคราวเมื่อบุคคลนั้นทำกรรมดีแรงๆ เพื่อเปิดโอกาสให้กรรมดี
ให้ผลก่อน 



74 
 

  3) บุคคลผู้ทำกรรมได้สำเร็จเป็นพระอรหันต์ คือการตัดวัฏฏะ ตัดเวียนว่ายตายเกิดได้
แล้ว มีชีวิตอยู่เป็นชาติสุดท้าย ไม่เกิดในภพใหม่อีก กรรมย่อมหมดโอกาสให้ผลอีกต่อไป วิญญาณของท่าน
ผู้นั้นบริสุทธิ์หมดเชื้อ กรรมจะมีโอกาสให้ผลอยู่บ้างก็เฉพาะเวลาที่ท่านยังมีชีวิตอยู่เท่านั้น (วศิน อินทสระ, 
2545 : 31-33) 
 คนที่เชื่อเรื่องกรรมและการให้ผลของกรรม ย่อมละอายต่อการกระทำที่ชั่วกลัวการทำบาป ย่อม
ไม่ทำอะไรที่เป็นบาปเป็นความผิด ไม่ก่อปัญหาให้แก่ตนเองผู้อื่นและสังคม มุ่งทำแต่สิ่งที่ดีให้แก่ชีวิต  ส่วน
คนที่ไม่เชื่อเรื่องกรรม ก็จะทำอะไรตามใจชอบ เพียงเพื่อให้ตัวเองได้รับความสำเร็จสมหวังเป็นพอ โลกที่
ลุกเป็นไฟทุกหย่อมหญ้าอย่างที่เห็นในปัจจุบัน หาความสงบสุขที่ถาวรกันไม่ได้ ก็เพราะคนที่ไม่เชื่อเรื่อง
กรรมมีมากข้ึนทุกวันนั่นเอง (พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช), 2539 : 22) 
 2. บุญและบาป 
 การให้ผลของกรรมที่พื้นฐานของความเชื่อในพระพุทธศาสนา เช่น ทำดีได้ด ีทำชั่วได้ชั่ว เมื่อทำดี
แล้วย่อมเรียกว่า บุญหรือกุศลกรรม หากทำชั่วแล้วเรียกว่า บาปหรืออกุศลกรรม โดยจะอธิบายดังต่อไปนี้ 
 บุญหรือความดีคืออะไร บาปหรือความชั่วคืออะไร ในทางปรัชญาปัญหานี้เป็นปัญหาทางจริย
ศาสตร์ที่มักถกเถียงกันไม่มีสิ้นสุด แต่ในทางพระพุทธศาสนา เรื่องบุญบาปสืบเนื่องมาจากความเชื่อเรื่อง
กรรม บุญและบาปรับรู ้ได้จากผลของการกระทำ ดังคำที ่ว่า “การกระท าใดท าแล้วตนและผู้ อ่ืนไม่
เดือดร้อนในภายหลัง การกระท านั้นคือบุญ ส่วนการกระท าใดท าแล้วตนและผู้อ่ืนเดือดร้อนในภายหลัง 
การกระท านั้นคือบาป” 
 คำว่า บุญ แปลว่า สิ่งที่ชำระจิตสันดานให้หมดจด คือความดี ความถูกต้อง กรรมดีหรือกรรมงาม 
เมื่อทำแล้วเป็นเหตุให้ผู้ทำมีจิตใจสบาย มีความสุข ความเจริญก้าวหน้า ความหมดจดผ่องใส จนถึงเป็น
เหตุให้ถึงสุคติภูมิและให้ถึงความสิ้นกิเลสได้ การกระทำที่จัดเป็นบุญ ได้แก่ การทำกุศลกรรม คือหลักบุญ
กิริยาวัตถุ 10 อย่าง (พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช), 2551 : 466-467) บุญกิริยาวัตถุ แปลว่า เหตุ
เป็นที่ตั้งแห่งการทำบุญ หมายถึง เหตุเกิดบุญ วิธีการทำบุญหรือวิธีที่เมื่อทำแล้วได้ชื่อว่าทำบุญและจะ
ได้รับผลเป็นความสุข ได้แก่ 1) ทานมัย (การให้ทาน) 2) สีลมัย (การรักษาศีล ) 3) ภาวนามัย (การอบรม
จิตใจ 4) อปจายนมัย (การอ่อนน้อมถ่อมตน) 5) เวยยาวัจมัย (การช่วยเหลือผู้อื่น) 6) ปัตติทานมัย (การแผ่
ส่วนบุญ) 7) ปัตตานุโมทนามัย (การอนุโมทนาบุญ) 8) ธัมมัสสวนมัย (การฟังธรรม) 9) ธัมมเทสนามัย 
(การสอนธรรม) 10) ทิฏฐุชุกรรม (การทำความเห็นให้ตรง) 
 การทำบุญ 10 ประการนี้ เป็นพื้นฐานที่ยกตนให้สูงขึ้นให้กลายเป็นคนดี คนดีประกอบด้วย
ลักษณะ 3 ประการ คือ (1) คิดดี คือไม่คิดพยาบาทปองร้ายใคร ไม่คิดอาฆาตจองเวรใคร ไม่คิดเบียดเบียน
ใคร ไม่อิจฉาริษยาใคร ไม่ตระหนี่เหนี่ยวแน่น ไม่โลภอยากได้ของผู้อื่น ไม่มักใหญ่ใฝ่สูงเกินตัว มีการปฏิบัติ
เพ่ือกำจัดโลภ โกรธ หลง อยู่เสมอ (2) พูดดี คือพูดแต่คำสัตย์จริง พูดคำอ่อนหวาน พูดก่อประโยชน์ ไม่โอ้
อวดตน มีคำพูดที่ประกอบด้วยเมตตาจิต และ (3) ทำดี คือไม่ฆ่าสัตว์อื่น ไม่กระผิดในทางเพศทั้งชายและ
หญิง ไม่เสพของมึนเมา ไม่ลักขโมยของผู้อื่น ไม่ลบหลู่คุณ ไม่อกตัญญู ไม่ประทุษร้ ายทำลายใคร (พระ
พรหมมังคลาจารย์ (ปัญญานันทภิกขุ), 2559 : 63-64) 



75 
 

 ส่วนคำว่า บาป แปลว่า กรรมที่ทำให้สัตว์ถึงทุคติ กรรมอันเป็นเหตุให้ไปสู่อบาย คือความชั่ว 
ความผิด ความมัวหมอง กรรมชั่ว กรรมไม่ได้ ซึ่งเมื่อทำแล้วเป็นเหตุให้ผู้ทำได้รับความมัวหมอง ตกต่ำ 
ได้รับความเดือดร้อนจนถึงเป็นเหตุให้ถึงทุคติภูมิ ซึ่งในตำราชั้นเดิมนิยมใช้คำว่า อกุศล กรรมอันลามก 
ธรรมดำ การกระทำที่จัดเป็นบาป ได้แก่ การทำอกุศลกรรมหรือกรรมชั่ว (พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุร
เตโช), 2551 : 455) มีอกุศลกรรมบถ 10 อย่าง แบ่งออกเป็น 3 ส่วน คือ 
 กายกรรม 3 (การประพฤติชั่วทางกาย) 
  1) ปาณาติบาต (การฆ่าสัตว์ตัดชีวิต การเบียดเบียน ห่มเหง รังเกสัตว์) 
  2) อทินนาทาน (การลักขโมย การเอาทรัพย์ที่เจ้าของไม่เต็มใจให้มาเป็นของของตน) 
  3) กาเมสุมิจฉาจาร (การประพฤติผิดทางกาม การผิดลูกผิดเมียผู้อื่น) 
 วจีกรรม 4 (การประพฤติชั่วทางวาจา) 
  1) มุสาวาท (พูดเท็จ พูดโกหกหลอกลวง พูดไม่มีมูลความจริง) 
  2) ปิสุณวาจา (พูดส่อเสียด พูดยุยงให้เขาแตกความสามัคคีกัน) 
  3) ผรุสวาจา (การพูดคำหยาบ มีวาจาไม่สุภาพ) 
  4) สัมผัปปลาปะ (การพูดเพ้อเจ้อ เลื่อนลอย ไม่มีเหตุมีผล) 
 มโนกรรม 3 (การประพฤติชั่วทางใจ) 
  1) อภิชฌา (ความละโมบโลภมาก มุ่งหมายอยากได้ของของผู้อื่นมาเป็นของตน) 
  2) พยาบาท (การคิดร้าย ปองร้ายต่อผู้อื ่น มีความมุ่งมั่นที่ จะทำลายประโยชน์และ
ความสุขของผู้อืน่ )  
  3) มิจฉาทิฏฐิ (การเห็นผิดจากทำนองคลองธรรม เห็นว่าทำดีได้ชั่ว ทำชั่วได้ดี เห็นกงจักร
เป็นดอกบัว มารดาบิดาไม่มีบุญคุณ ไม่เชื่อเรื่องกรรมและผลของกรรม ไม่เชื่อเรื่องบาปบุญคุณโทษ เป็น
ต้น) 
 การประพฤติชั่วทั้ง 10 อย่างนี้ ย่อมชักนำไปในทางที่ชั่ว เป็นหนทางแห่งอกุศลกรรมหรือทางที่
นำไปสู่ความเสื่อมและความความทุกข์ เพราะการทำ การพูด การคิดในสิ่งเหล่านี้จะเป็นวิบากชั่วสั่งสมอยู่
ในจิต ชักนำให้บุคคลที่กระทำไปสู่ผลร้าย อันเป็นบาปส่งผลให้เข้าสู่ทุคติภูมิ (อบายภูมิ) (วศิน อินทสระ, 
2545 : 49) 
 3. สวรรค์และนรก 
 ความเชื่อเรื่องสวรรค์นรกเป็นปัญหาที่โยงมาจากคำถามที่ว่า ตายแล้วไปไหน เพราะมนุษย์ทุกคน
เกิดมาล้วนต้องตาย ตายแล้วไปไหน สวรรค์นรกมีจริงหรือไม่ คำตอบต่อปัญหาเหล่านี้เป็นสิ่งที่มนุษย์ไม่
สามารถรับรู้ด้วยประสาทสัมผัสทั้ง 5 แต่ในทางพระพุทธศาสนา พระพุทธเจ้าตรัสยืนยันว่าสิ่งเหล่านี้มีจริง 
คนเราตายแล้วต้องไปตามกรรมของตน แต่จะไปที่ไหนนั้นไม่มีใครสามารถยืนยันให้ชัดลงไปแน่นอนได้ 
เพราะแล้วแต่กรรมที่ทำไว้จะเสกสรรให้เป็นไป 
 พระพุทธศาสนาเชื่อในสังสารวัฏ การเวียนว่ายตายเกิด ถือว่าทุกคนล้วนเกิดล้วนตายมาแล้วทั้งสิ้น 
นับชาติไม่ถ้วนและเกิดในภพภูมิที่ดีบ้าง ไม่ดีบ้าง ตามกฎแห่งกรรมที่ได้ทำไว้ทั้งกรรมดีและกรรมชั่ว ถ้ายัง



76 
 

มีกิเลสอยู่ก็ต้องเวียนว่ายตายเกิดอยู่ตราบนั้น จิตที่ได้รับการอบรมแล้วแต่ยังไม่สิ้นกิเลสก็ย่อมนำไปเกิดใน
ภพภูมิที่ประณีต มีความสุข ประเสริฐและสูงขึ้น แต่ถ้าจิตไม่ได้รับการฝึกอบรมปล่อยไว้ตามสภาพที่มันเป็น 
ปล่อยให้สกปรกเศร้าหมองเพราะถูกกิเลสจับต้อง นอกจากจะก่อนความทุกข์ความเดือดร้อนให้แก่ตนเอง
และสังคมแล้ว ยังจะให้ภพชาติต่ำทรามลงไป ต้องประสบความทุกข์ความเดือดร้อนมากในชาติต่อๆ ไปอีก
ด้วย (พระเทพวิสุทธิกวี (พิจิตร ฐิตวณฺโณ), 2534 : 1-2) 
 บุคคลที่ไม่เชื่อเรื่องบุญ บาป สวรรค์ นรก และเรื่องการเกิดใหม่ เป็นต้น พระพุทธศาสนาถือว่า
เป็นมิจฉาทิฏฐิ ดังในพระสุตตันตปิฎก อปัณณกสูตรว่า “บุคคลใดมีความเห็นอย่างนี้ว่า ทานที่บุคคลให้
แล้วไม่มีผล การบูชาไม่มีผล การเคารพบูชาไม่มีผล วิบากของกรรมที่บุคคลท าดีหรือท าชั่วไม่มี โลกนี้ไม่มี 
โลกหน้าไม่มี มารดาไม่มีคุณ บิดาไม่มีคุณ โอปปาติกะ4ไม่มี สมณพราหมณ์ผู้ด าเนินชอบปฏิบัติชอบ ผู้ท า
โลกนี้และโลกหน้าให้แจ้งด้วยปัญญาอันยิ่งด้วยตนเองแล้วสอนผู้อื่นให้รู้ตามด้วยไม่มีในโลก ความเห็นของ
เขาเหล่านั้นจัดว่าเป็นมิจฉาทิฏฐิ” (พระไตรปิฎก ฉบับเฉลิมพระเกียรติ เล่ม 13, 2549 : 111-112) 
 บุคคลบางพวกที่ยังมีกรรมและกิเลส เมื่อตายไปแล้วดวงจิตหรือวิญญาณจะจุติ (เคลื่อน) ไปหา
สถานที่อาศัยแห่งใหม่ ถ้าทำบุญ (กุศล) ไว้มากก็จุติที่สุคติภูมิ สุคติภูมิ คือ สถานที่อยู่ที่อาศัยอันมีความ
สะดวกสบายมี 3 สถาน คือ  
  1) มนุษยโลก เป็นภูมิที่อยู่ในระหว่างก่ึงกลาง 
  2) เทวโลก (สวรรค์)  
  3) พรหมโลก  
 ถ้าทำบาป (อกุศล) ไว้มากก็จุตสู่ทุคติภูมิ (อบายภูมิ) อบายภูมิ คือ ภูมิเป็นที่ไปของมนุษย์หลังจาก
ตายไป มี 4 สถาน คือ  
  1) นิรยะ (นรก)  
  2) ดิรัจฉานโยนิ (กำเนิดเป็นเดรัจฉาน)  
  3) ปิตติวิสัย (แดนเปรต) 
  4) อสูรกาย (พวกอสูร)  
 ถึงแม้ว่าพระพุทธศาสนาจะให้การยืนยันว่าสวรรค์นรกมีจริง แต่นั่นเป็นเรื่องของชาติหน้า สาระ
ของสวรรค์นรกเป็นเรื่องของการรับรู้อารมณ์ที่น่าปรารถนาและไม่น่าปรารถนาเท่านั้นเอง สิ่งสำคัญที่สุด
คือชีวิตในปัจจุบัน เราต้องสร้างสมพื้นฐานจิตใจไว้ในทางดี มีเมตตา มีใจกว้างเผื่อแผ่ สร้างปัญญาไว้มาก 
ใจเราดี มีความโล่งโปร่งสบาย เราก็สร้างสวรรค์ได้และมีสวรรค์อยู่เสมอ แม้ว่าสภาพแวดล้อมอาจไม่ดี
เท่าที่ควร แต่เราทำจิตของเราได้ ใจเราสบาย ก็สามารถทำสภาพที่จะนำไปนรก ให้กลายเป็นสวรรค์ไปได้ 
ปัจจุบันนี้แหละเป็นส่งที่แน่นอน เรารับผลอยู่ในขณะนี้แล้วและเป็นเครื่องส่อส่องถึงข้างหน้าต่อไปด้วย 
เพราะฉะนั้น ในทางพระพุทธศาสนาจึงถือเรื่องปัจจุบันนี้เป็นสำคัญ สาเหตุเพราะ  
  1) เราได้รับผลทันที เรารับผลเห็นอยู่ชัดๆ แน่นอน  
                                                           
 4 โอปปาติกะ หมายถึง สัตว์เกิดผุดขึ้น คือเกิดผุดขึ้นมาและโตเต็มตัวในทันใด ตายก็ไม่ต้องมีเชื้อหรือซากปรากฏ เช่นเทวดา และ
สัตว์นรก เป็นต้น 



77 
 

  2) ข้างหน้าก็เป็นผลสืบไปจากปัจจุบันนี้เอง เอาปัจจุบันนี้ไปทำนายข้างหน้าได้  (พระ
พรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2557 : 151-152) 
 สวรรค์และนรกมีความสัมพันธ์กันอย่างแยกไม่ออกกับเรื่องกรรมและเรื่องการเวียนว่ายตายเกิด
ตามหลักพระพุทธศาสนา สวรรค์นรกเป็นคำถามที่หลายคนต่างสงสัยว่าอยู่ที ่ไหน ซึ่งเป็นปัญหาทาง
ปรัชญาที่ขบคิดกันมานานตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน แต่พระพุทธเจ้าทรงสอนไว้อย่างยุติแล้วว่าพระองค์ทรง
ค้นพบแล้วแน่นอนแล้ว ใครจะเชื่อหรือไม่เชื่อก็เป็นสิทธิ์ของบุคคลนั้น ไม่ได้มีการบังคับมาให้เชื่อตาม 
 การก าเนิดของมนุษย์ 
 การกำเนิดของมนุษย์ตามหลักพระพุทธศาสนานั้น ไม่ได้เกี่ยวข้องกับความเชื่อที่ว่า พระเจ้า พระ
พรหมหรือองค์เทพเทวาใดๆ เป็นผู้สร้าง แต่มนุษย์เกิดจากองค์ประกอบทางกายหรือรูป ได้แก่ ดิน น้ำ ไฟ 
และลม ทางจิตหรือวิญญาณ ได้แก่ เวทนา สัญญา สังขารและวิญญาณ รวมกันเรียกว่า ขันธ์ 5 เกิดข้ึนตาม
หลักธรรมชาติของเหตุปัจจัยหรือกฎแห่งกรรม (พุทธธรรม, 2565 : 53-54)  
 การเกิดของมนุษย์มีเหตุมาจากวิญญาณที่ยังมีกิเลส (ตัณหา) และกรรม ที่ยังมีเจตนามีความ
ปรารถนาในกามภพ รูปภพและอรูปภพ สัตว์จะไปเกิดในภพใดก็สุดแล้วแต่กิเลสและกรรมของเขาที ่
เกี่ยวกับภพนั้น เหมือนบุคคลฝึกฝนสิ่งใด พอใจกระทำสิ่งใด ย่อมได้รับผลของสิ่งนั้น (วศิน อินทสระ, 2545 
: 87) ดังในพระสุตตันตปิฎก ทุติยภวสูตรว่า “กรรมชื่อว่าเป็นไร่นา วิญญาณชื่อว่าเป็นพืช ตัณหาชื่อว่าเป็น
ยาง เจตนาประดิษฐานแล้ว ความปรารถนาประดิษฐานแล้วในธาตุชั้นประณีตของสัตว์พวกท่ีมีอวิชชาสกัด
กั้น มีตัณหามัดไว้ การเกิดในภพใหม่ต่อไปอีก ย่อมมีด้วยอาการอย่างนี้” (พระไตรปิฎก ฉบับเฉลิมพระ
เกียรติ เล่ม 20, 2549 : 342) 
 การเกิดของมนุษย์มีองค์ประกอบ 3 ประการ เมื่อครบองค์ทั้ง 3 แล้วการถือกำเนิดแห่งทารกจึง
จะมี เพราะความประชุมพร้อมแห่งปัจจัย คือ 
  1) มารดามีระดู หมายถึง มีไข่ตกประจำในรอบเดือน 
  2) มารดาบิดาอยู่ร่วมกัน หมายถึง ไม่เป็นหมันและมีอสุจิเคลื่อนไปสู่รังไข่ จัดเป็นส่วนรูป 
ซึ่งเป็นกรรมพันธุ์ถ่ายทอดมาจากบิดามารดา 
  3) มีสัตว์ที่จะมาเกิดปรากฏ หมายถึง มีคันธัพพะหรือวิญญาณ จุติจิตเคลื่อนมาปฏิสนธิ 
เป็นจิตดวงแรกที่เกิดในชาติใหม่ จัดเป็นส่วนนามที่สืบต่อมาจากภพชาติก่อนๆ โดยนำเอากรรมและกิเลส
ติดมาด้วย (พระไตรปิฎก ฉบับเฉลิมพระเกียรติ เล่ม 12, 2549 : 498) 
 ในพระสุตตันตปิฎก อินทกสูตร ได้แสดงลำดับแห่งการพัฒนาการของทารกในระยะฟักตัวเมื่ออยู่
ในครรภ์ของมารดาไว้ คือ 
  สัปดาห์แรก การปฏิสนธินี้เกิดเป็นกลละก่อน กลละ คือส่วนที่เล็กละเอียดที่สุดของรูปซึ่ง
เกิดขึ้นครั้งแรกมีลักษณะกลม มีสีใส ขนาดเท่าหยาดน้ำมันงาที่ติดอยู่ปลายขนแกะที่เหลืออยู่หลังจากการ
สะบัดไปแล้ว 3 ครั้ง (ขนาดเล็กมองไม่เห็นด้วยตาเปล่า) 
  ผ่านไป 2 สัปดาห์ เกิดเป็นอัพพุทะ คือส่วนที่เล็กละเอียดของรูปที่วิวัฒนาการถัดจาก
กลละ มีสีเหมือนน้ำล้างเนื้อ 



78 
 

  ผ่านไป 3 สัปดาห์ เกิดเป็นเปสิ คือส่วนของรูปที่วิวัฒนาการถัดจากอัพพุทะ มีลักษณะ
เป็นชิ้นเนื้อ เป็นก้อนเหลวๆ คล้ายดีบุกเหลว 
  ผ่านไป 4 สัปดาห ์เกิดเป็นฆนะ คือส่วนของรูปที่วิวัฒนาการจากเปสิ มีลักษณะเป็นก้อน
เนื้อ มีสัณฐานเหมือนไข่ไก ่
  ผ่านไป 5 สัปดาห์ เกิดเป็นปัญจสาขา คือรูปงอกออกเป็น 5 ปุ่ม ได้แก่ ปุ่มแขน 2 ปุ่ม
เท้า 2 ปุ่มศีรษะ 1 
  ระหว่างสัปดาห์ที่ 12 ถึงสัปดาห์ที่ 42 เริ่มมีนิ้วมือ นิ้วเท้า เส้นผม ขนและเล็บ ค่อยๆ 
ปรากฏออกมา (พระไตรปิฎก ฉบับเฉลิมพระเกียรติ เล่ม 15, 2549 : 347) 
 ในขณะที่ทารกอยู่ในครรภ์ต้องอาศัยอาหารแล่นไปตามสายสะดือที่มีรูเหมือนก้านบัวในท้องของ
มารดา มารดาบริโภคสิ่งใดไป ไม่ว่าจะเป็นข้าว น้ำและโภชนาหาร ทารกในครรภ์ก็ได้รับบริโภคสิ่งนั้นด้วย 
ทารกในครรภ์นั้นมีจิตใจ มีความสามารถที่จะรับรู้ มีความรู้สึกตั้งแต่อยู่ในครรภ์มารดา แม้จะไม่สามารถ
แสดงออกได้ทั้งหมดเพราะอวัยวะเกี่ยวกับการรับความรู้สึกต่างๆ นั้นยังเจริญได้ไม่เต็มที่ เมื่อประสาทการ
รับรู้ของทารกในครรภ์เริ่มทำงานได้ตั้งแต่หู ตา จมูก ลิ้นและกาย เริ่มพัฒนาขึ้นตามสัปดาห์ ระบบการรับรู้
ของทารกในครรภ์จะมากขึ้นเรื่อยๆ จนถึงคลอดก็จะมากขึ้นตามลำดับ (เสริมสุข วิจารณ์สถิตย์, 2561 : 
74)  
 บุตรทั้งหลายที่เกิดมาล้วนมีกรรมเป็นตัวกำหนด กรรมลิขิตประเภทที่หนึ่งเรียกว่า อภิชาตบุตร 
คือบุตรที่มีปัญญาเฉลียวฉลาดรู้ ศึกษาสนทนากับผู้รู้ ทั้งรูปก็งามกว่า ดีเลิศยิ่งกว่าบิดามารดา ประเภทที่
สองเรียกว่า อนุชาตบุตร คือบุตรที่ตามเยี่ยงบิดามารดา มีปัญญา นิสัยและรูปโฉม เสมอบิดามารดาทุก
ประการ ประเภทที่สามเรียกว่า อวชาตบุตร คือบุตรที่ถ่อยทรามต่ำกว่าบิดามารดาทุกประการ (สมเด็จ
พระมหาธรรมราชาลิไท, 2528 : 136) 
 ชีวิตมนุษย์ประกอบด้วยขันธ์ 5 ซึ่งเป็นกระบวนการที่ดำเนินไปตามกฎแห่งปฏิจจสมุปบาท คือมี
อยู่ในรูปกระแสแห่งปัจจัยต่างๆ ที่สัมพันธ์เนื่องอาศัยสืบต่อกัน ไม่มีส่วนใดในกระแสคงที่อยู่ได้ มีแต่การ
เกิดข้ึนแล้วสลายตัวไป พร้อมกับท่ีเป็นปัจจัยให้มีการเกิดข้ึนแล้วสลายตัวต่อๆ ไปอีก ส่วนต่างๆ สัมพันธ์กัน 
เนื่องอาศัยกันเป็นปัจจัยแก่กัน จึงทำให้กระแสหรือกระบวนการนี้ดำเนินไปอย่างมีเหตุผลสัมพันธ์ คุมเป็น
รูปร่างต่อเนื่องกัน 
 ขันธ์ 5 หรือชีวิตจึงเป็นไปตามกฎแห่งไตรลักษณ์ คืออยู่ในภาวะแห ่ง อนิจจตา ไม่เที่ยง ไม่คงที่ 
เกิดดับเสื่อมสลายอยู่ตลอดเวลา อนัตตตา ไม่มีส่วนใดที่มีตัวตนแท้จริง ไม่อาจยึดถือเอาเป็นตัว จะเข้ายึด
ครองเป็นเจ้าของ บังคับบัญชาให้เป็นไปตามความปรารถนาของตนจริงจังไม่ได้ ทุกขตา ถูกบีบคั้นด้วยการ
เกิดข้ึนและสลายตัวอยู่ทุกขณะ พร้อมที่จะก่อให้เกิดความทุกข์ได้เสมอ ในกรณีที่มีการเข้าไปเกี่ยวข้องด้วย
ความไม่รู้และยึดติดถือมั่น กระบวนการของขันธ์ 5 ล้วนเป็นไปตามวิถีทางแห่งธรรมชาติของมัน  (สมเด็จ
พระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2561 : 96-97) 
 หลักฐานที่บ่งบอกว่ามนุษย์เกิดเพราะวิบากกรรม เห็นได้จากการที่มนุษย์ทุกคนมีอายุสั้นยาว
ต่างกัน มีโรคมากน้อยต่างกัน มีผิวพรรณงามไม่งามต่างกัน มีความฉลาดมากน้อยต่างกัน เกิดในตระกูล



79 
 

ต่างกัน ที่กล่าวมานี้ก็เพราะกรรมทำให้คนแตกต่างกัน มีการสั่งสมกรรมไม่เหมือนกัน (วศิน อินทสระ, 
2545 : 51)  
 ยกตัวอย่างจากจูฬกัมมวิภังคสูตร ที่พระพุทธเจ้าตรัสตอบสุภมาณพโตเทยยบุตรถึงสาเหตุที่ทำให้
บางคนมีโรคมากหรือมีโรคน้อยแตกต่างกันไว้ว่า “สตรีก็ตามบุรุษก็ตาม ชอบท าร้ายสัตว์ด้วยฝ่ามือบ้าง 
ด้วยก้อนดินบ้าง ด้วยท่อนไม้บ้าง ด้วยศัสตราบ้าง หลังจากตายไปจะเข้าถึงอบาย ทุคติ วินิบาต นรก 
เพราะกรรมนั้นที่เขาสั่งสมไว้ ก่อไว้อย่างนี้ หากว่าหลังจากตายไปเขาไม่เข้าถึงอบาย ทุคติ วินิบาต นรก ถ้า
มาเกิดเป็นมนุษย์ จะเกิดในที่ใดๆ ก็ตาม ย่อมเป็นผู้มีโรคมาก สตรีก็ตามบุรุษก็ตาม เป็นผู้ไม่ท าร้ายสัตว์
ด้วยฝ่ามือ ด้วยก้อนดิน ด้วยท่อนไม้ หรือด้วยศัสตรา หลังจากตายไปจะเข้าถึงสุคติโลกสวรรค์ เพราะกรรม
นั้นที่เขาสั่งสมไว้ก่อไว้อย่างนี้ หากว่าหลังจากตายไปเขาไม่เข้าถึงสุคติโลกสวรรค์ ถ้ามาเกิดเป็นมนุษย์ จะ
เกิดในที่ใดๆ ก็ตาม ย่อมเป็นผู้มีโรคน้อย” (พระไตรปิฎก ฉบับเฉลิมพระเกียรติ เล่ม 14, 2549 : 389-390) 
 ดังนั้น พระพุทธศาสนายืนยันว่า การเวียนว่ายตายเกิดมีอยู่จริง ซึ่งมีหลักฐานปรากฏอยู่ในคัมภีร์
ชั้นต่างๆ ของพระพุทธศาสนาเป็นจำนวนมาก ส่วนผู้ที่ตายไปแล้วไม่มีเกิดอีกนั้นคือพระอรหันต์ เพราะจิต
ของพระอรหันต์หมดกิเลสแล้ว ไม่สร้างกรรมอีกแล้ว จึงไม่มาเกิดอีก แต่สำหรับผู้ยังมีกิเลสแม้ว่าไม่อยาก
มาเกิดก็ต้องเกิดอีก  
 ทุกชีวิตทุกนามล้วนแต่อยู่ภายใต้กฎแห่งกรรม ไม่สามารถชี้ชัดได้ว่าวิญญาณหลังความตายจะไป
เกิดเป็นอะไรที่ไหน เพราะสัตว์ทั้งหลายมีกรรมเป็นของตน เป็นทายาทของกรรม มีกรรมเป็นกำเนิด มี
กรรมเป็นเผ่าพันธุ์ มีกรรมเป็นที่พึ่งอาศัย กรรมย่อมจำแนกสัตว์ให้เลวและประณีต (พระมหาจรัญ อุตฺ
ตมธมฺโม, 2556 : 113-151) 
 เป้าหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนา 
 มนุษย์ทุกคนล้วนต้องการความสุขเป็นเป้าหมายของชีวิต ซึ่งตามทัศนะของพระพุทธศาสนา
ความสุขนั้นแบ่งออกเป็น 2 ประการ คือ ความสุขเทียม และ ความสุขแท้จริง ความสุขเทียมคือความสุข
ในโลกียะหรือความสุขที่เป็นความรู้สึก (เวทนา) อันเกิดจากการเสพสิ่งต่างๆ ที่น่าปรารถนา น่าใคร่ น่า
พอใจ ไม่จัดเป็นความสุขที่แท้จริง เป็นเพียงความสุขเทียม เพราะยังมีทุกข์แฝงอยู่ ส่วนความสุขแท้จริงคือ
ความสุขของการดับความรู้สึก ความสุขแท้เกิดจากการดับของทุกข์ซึ่งมีราคะโทสะ และขันธ์ 5 เป็นตัวการ
ใหญ่ ขันธ์ 5 เป็นเหตุนำทุกข์มาให้ การมีขันธ์ 5 จึงเป็นทุกข์ ความสงบหรือดับไปของกิเลสและเบญจขันธ์
ของตนเอง จึงเป็นความสงบสุขแท้จริงที่พระพุทธเจ้าทรงค้นพบ คือความหลุดพ้นจากทุกข์โดยไม่มีตัวตน 
ไปอยู่เสวยสุขชั่วนิรันดร์ ณ ดินแดนพิเศษที่เรียกว่า พระนิพพาน เป็นความหลุดพ้นจากการเวียนว่ายตาย
เกิดด้วยการดับแห่งกิเลส ไม่มีการเกิดใหม่ในภาวะและภพใดๆ อีกต่อไป (วัชระ งามจิตเจริญ, 2552 : 
439) 
 พระนิพพาน จึงเป็นความสุขที่แท้จริงตามคำสอนของพระพุทธเจ้า ดังพุทธภาษิตที่ว่า “ละความ
ชนะความแพ้ได้แล้วย่อมอยู่เป็นสุข ไฟเสมอด้วยราคะไม่มี โทษเสมอด้วยโทสะไม่มี ทุกข์ เช่นด้วยขันธ์ไม่มี 
สุขยิ่งกว่าความสงบไม่มี ความหิวเป็นโรคอย่างยิ่ง สังขารเป็นทุกข์อย่างยิ่ง บัณฑิตทราบเนื้อความนี้ตาม



80 
 

ความเป็นจริงแล้ว ย่อมท าให้แจ้งซึ่งนิพพาน เพราะนิพพานเป็นสุขอย่างยิ่ง” (พระไตรปิฎก ฉบับเฉลิมพระ
เกียรติ เล่ม 25, 2549 : 29) 
 อย่างไรก็ตาม เป้าหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนาคือพระนิพพานก็จริง แต่พระพุทธศาสนาก็
ไม่ได้ละทิ้งความสำคัญของปุถุชนคนทั่วไปในฐานะมนุษย์เลยแม้แต่น้อย พระพุทธเจ้าทรงเห็นคุณค่าของ
มนุษย์อย่างเท่าเทียมกัน ทรงสอนให้ผู้คนปฏิบัติเพ่ือให้เกิดประโยชน์สุขต่อมนุษย์ร่วมกัน ทั้งแก่ตนเองและ
ผู้อื่น ทั้งยังสอนให้ปฏิบัติเพื่อเกิดประโยชน์สุขทั้งในปัจจุบัน (ชาติปัจจุบัน) ประโยชน์สุขเพื่ออนาคต (ชาติ
หน้า) และประโยชน์สูงสุดเพื่อนิพพาน 
 ประโยชน์อันก่อให้เกิดความสุขตามคำสอนของพระพุทธเจ้า แบ่งออกได้ 2 รูปแบบ คือ รูปแบบที่ 
1 ประโยชน์ตามเป้าหมายของผู ้รับผลประโยชน์ มีอยู ่ 3 อย่าง คือ (1) อัตตัตถะ ประโยชน์ตน คือ
ประโยชน์ของผู้กระทำเอง (2) ปรัตถะ ประโยชน์ผู้อื่น คือประโยชน์ของบุคคลอื่นนอกเหนือจากผู้กระทำ 
และ (3) อุภยัตถะ ประโยชน์ทั้งตนและผู้อ่ืน คือประโยชน์ทั้งของผู้กระทำและของบุคคลอ่ืน ส่วนรูปแบบที่ 
2 ประโยชน์ตามระดับของกาลเวลาและคุณภาพ มีอยู่ 3 อย่าง คือ (1) ทิฏฐธัมมิกัตถะ ประโยชน์ใน
ปัจจุบัน คือประโยชน์ระดับเบื้องต้นเพื่อการดำรงชีวิตอยู่ให้ประสบผลสำเร็จในทุกๆ ด้านของชีวิต เช่น 
เพื่อความผาสุกตน เพื่อความผาสุกของครอบครัว เพื่อความผาสุกผู้อื่นและเพื่อความผาสุกแห่งสังคม (2) 
สัมปรายิกัตถะ ประโยชน์ในภพหน้า คือประโยชน์ระดับกลางเป็นการปฏิบัติที่ทำให้ได้รับประโยชน์ในภาย
ภาคหน้าเรียกว่า การสั่งสมบุญ ซ่ึงเป็นไปเพ่ือมนุษย์สมบัติ สวรรค์สมบัติ เป็นการปูพื้นฐานหนทางที่นำไปสู่
ประโยชน์สูงสุขคือพระนิพพาน และ (3) ปรมัตถะ ประโยชน์สูงสุด คือประโยชน์ที่เป็นเป้าหมายสูงสุด 
ได้แก่ พระนิพพาน (วัชระ งามจิตรเจริญ, 2552 : 435-438)  
 สรุป ศาสนาพุทธได้จารึกหลักคำสอนของพระพุทธเจ้าไว้ในพระไตรปิฎก ระยะแรกอาศัยการ
จดจำคำสอนด้วยการท่องและถ่ายทอดสืบๆ กันมา การใช้คำว่าพระไตรปิฎกเกิดขึ้นหลังการสังคายนาครั้ง
ที่ 3 ราว พ.ศ.234 ได้มีการจารึกคำสอนลงในใบลานเป็นลายลักษณ์อักษรครั้งแรกในช่วงสังคายนาครั้งที่ 5 
ราว พ.ศ.433 พระไตรปิฎกแบ่งออกเป็น 3 ส่วน คือ วินัยปิฎก สุตตันตปิฎกและอภิธรรมปิฎก 
 คำสอนของพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎกมี 84000 พระธรรมขันธ์ ย่นย่อความสำคัญลงเหลือเพียง 
3 ประการ คือ ศีล สมาธิและปัญญา ซึ่งบุคคลจะรู้เห็นตามความเป็นจริงในคำสอนของพระพุทธเจ้าได้ 
ต้องอาศัยการปฏิบัติด้วยตนเองเท่านั้น ซึ่งคำสอนของพระพุทธองค์มีหลายระดับ คือ 
 1) หลักธรรมสำหรับผู้ครองเรือน เช่น ฆราวาสธรรม เพื่อกำกับชีวิตให้บุคคลในสังคมปฏิบัติต่อ
กันให้พบเจ้าแต่ความสุข วัฒนมุข เพื่อไปสู่ความเจริญก้าวหน้าของชีวิต สมชีวิธรรม เพื่อความมั่นคงของ
คู่ครองเรือน ทิฏฐธัมมิกัตถสังวัตตนิกธรรม เพื่อประโยชน์สุขจากการหาและรักษาสมบัติ  โภควิภาค เพื่อ
ประโยชน์ในจัดสรรทรัพย์ เป็นต้น  
 2) หลักธรรมที่พึงหลีกเว้น เช่น มิตรปฏิรูปก์ เพื่อหลีกเว้นจากมิตรเทียม อคติ เพื่อหลีกเว้นจาก
ความลำเอียง อบายมุข เพื่อหลีกเว้นจากความพินาศ อนันตริยกรรม เพื่อหลีกเว้นจากบาปอันหนัก เป็น
ต้น 



81 
 

 3) หลักธรรมเสริมสร้างชีวิตให้สมบูรณ์ เช่น สุจริต เพื่อประพฤติดีประพฤติชอบเป็นประโชน์
ประกอบด้วยความสุข พรหมวิหาร เพ่ือให้มีจิตใจที่ยิ่งใหญ่กว้างขวาง เบญจศีล-เบญจธรรม เพ่ือฝึกตนให้
มีความประพฤติชอบทางกาย วาจาและมีธรรมประจำใจ สัปปุริสธรรม เพื่อสังคมที่สันติสุขและความ
สวัสดี นาถกรณธรรม เพ่ือเป็นที่พ่ึงของตนได้ เป็นต้น 
 4) หลักธรรมสนับสนุนความรู ้เพื ่อความสำเร ็จ เช่น อิทธิบาท เพื ่อเสริมสร้างชีวิตให้ไปสู ่
ความสำเร็จ วุฒิธรรม เพื่อความเจริญงอกงามแห่งปัญญาเป็นปัจจัยแห่งความเห็นชอบ พหูสูต เพื่อเป็นผู้
ฉลาดในการเล่าเรียน เป็นต้น 
 5) หลักธรรมเพื่อบรรลุสู ่เป้าหมายสูงสุด คือ อริยสัจ เพื่อเห็นความแท้จริง ประกอบด้วย 4 
ประการ คือ  
  1) ทุกข์ สภาพทนได้ยาก ได้แก่ ความทุกข์กายและความทุกข์ใจ  
  2) ทุกขมุทัย เหตุเกิดแห่งทุกข ์ได้แก่ ความดิ้นรนกระหายในกาม ความอยากมีอยากเป็น 
และความพ้นไปจากสภาพที่ตนเป็นอยู่  
  3) ทุกขนิโรธ ความดับทุกข ์ได้แก่ ความดับแห่งตัณหา ดับกิเลส เรียกว่า นิพพาน 
  4) ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา หรือ มรรคมีองค์ 8 หรือเรียกว่า มัชฌิมาปฏิปทา ข้อปฏิบัติ
ให้ถึงความดับทุกข์ ได้แก่ (1) ความเห็นชอบ คือเห็นถูกต้องหรือเข้าใจถูกต้อง เช่น เชื่อว่าทำดีได้ดีทำชั่ว
ได้ชั่ว บาปบุญนรกสวรรค์มีจริง (2) ความด าริชอบ คือคิดถูกต้อง เช่น คิดเห็นโทษของกาม ไม่คิดพยาบาท 
ไม่คิดเบียดเบียน (3) การพูดชอบ เช่น การพูดจริง พูดสามัคคี พูดหวานหรือพูดแต่สิ่งที่เป็นประโยชน์ (4) 
การกระท าชอบ คือ ไม่ฆ่าสัตว์ ไม่ลักทรัพย์และไม่ล่วงละเมิดทางเพศ (5) เลี้ยงชีวิตชอบ คือทำอาชีพ
สุจริต (6) ความพยายามชอบ คือ เพียรพยายามทำความดีให้เกิดขึ้น เพียรพยายามทำความชั่วให้สิ้นไป 
(7) การระลึกชอบ หรือการพิจารณาให้รู้เห็นตามความเป็นจริง คือ การระลึกในกาย เช่น กายไม่ใช่ของ
เรา บังคับไม่ได้ มีความเสื่อมโทรมเป็นธรรมดา การระลึกในเวทนา พิจารณาดูความรู้สึกของตน ทุกข์อยู่ก็รู้ 
สุขอยู่ก็รู้ เฉยๆ ก็รู้ การระลึกดูจิต พิจารณาดูจิตของตน มีราคะ โทสะ โมหะ หดหู่ ฟุ้งซ่านอยู่กร็ู้ การระลึก
ในธรรม พิจารณาตามดูธรรมทั้งบาปและบุญที่เกิดขึ้นในจิตของตน ข้อสุดท้ายคือ (8) ตั้งใจชอบ คือความ
ตั้งมั่นแห่งจิตให้มีความม่ันคง ไม่วอกแวกหวั่นไหว 
 ในบรรดามรรคมีองค์ 8 นี้ พระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า สัมมาทิฏฐิ (ความเห็นชอบ) เป็นข้อสำคัญลำดับ
แรก เพราะเป็นจุดตั้งต้นของความเจริญในข้อปฏิบัติอื่นๆ 
 ศาสนาพุทธมีหลักความเชื่อ คือ (1) เชื่อกฎแห่งกรรม (2) เชื่อวิบากและการให้ผลของกรรม (3) 
เชื่อว่าสรรพสัตว์มีกรรมเป็นของๆ ตน และ (4) เช ื่อความตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า ห้ามเชื่อโดยขาดเหตุผล
และไม่ผ่านการคิดพิจารณา คือ (1) ด้วยการฟังตามกันมา (2) ด้วยการสืบต่อๆ กันมา (3) เพียงเพราะข่าว
ลือ (4) ตำราหรือคัมภีร์ (5) เพียงเพราะตรรกะ (6) เพียงเพราะคาดการณ์ (7) การคิดตามอาการ (8) 
เพราะเข้ากับความคิดของตน (9) พูดน่าเชื่อถือ และ (10) เพราะเป็นครูอาจารย์ 
 ศาสนาพุทธสอนในเรื่องของกรรม การให้ผลของกรรม กล่าวคือ ทำดีย่อมได้ผลที่ดี ทำชั่วย่อม
ได้ผลที่ชั่ว ทุกคนย่อมเป็นเจ้าของของกรรมและจะเป็นผู้รับผลแห่งกรรมนั้น ดังคำกล่าวที่ว่า “สัตว์โลก



82 
 

ย่อมเป็นไปตามกรรม” ซึ่งกฎของกรรมยุติธรรมที่สุด กรรมคือการกระทำด้วยกายวาจาและใจ แต่กรรม
อาจให้ผลต่างกัน เพราะมีความสลับซับซ้อน คืออาจให้ผลตามกาล อาจให้ผลหนักหรือเบา ซึ่งเป็นไปตาม
วาระและแรงของผลกรรม กรรมต่างๆ จะหย ุดให้ผลได้ด้วยการให้ผลจนหมดแล้วหรือได้ตัดขาดจาก
วัฏสงสารแห่งการเวียนว่ายตายเกิดแล้ว 
 ศาสนาพุทธสอนเรื่องบุญบาป กล่าวคือ บุญคือผลของการกระทำที่เป็นกุศล บาปคือผลของการ
กระทำที่เป็นอกุศล ซึ่งเป็นเรื่องที่เกี่ยวโยงกับเรื่องกรรม บุญคือความดี ความถูกต้อง ทำแล้วมีความสุขไม่
เป็นโทษต่อตนเองและผู้อ่ืน ส่วนบาปคือความชั่ว ความผิด ความมัวหมอง ทำแล้วมีทุกข์เป็นโทษต่อตนเอง
และผู้อ่ืน 
 ศาสนาพุทธสอนเรื่องสวรรค์และนรก กล่าวคือ สวรรค์และนรกคือผลของการกระทำมี 2 อย่าง 
ได้แก่ สวรรค์ในโลกนี้คือ ทำดีได้ความสุข ส่วนนรกในโลกนี้คือ ทำชั ่วแล้วใจเป็นทุกข์ติดคุกติดตารางและ
สวรรค์ในโลกหน้าคือ ไปสู่ภพภูมิที่ประณีต ส่วนนรกในโลกหน้าคือ ไปสู่ภพชาติที่ต่ำทราม ประสบความ
เดือดร้อนในชาติต่อๆ ไป 
 เรื่องการกำเนิดของมนุษย์ พระพุทธศาสนาสอนว่าไม่เกี่ยวข้องกับพระเจ้า พระพรหมหรืออำนาจ
เหนือมนุษย์เป็นผู้สร้าง แต่มนุษย์เกิดจากองค์ประกอบทางกายและทางจิต มนุษย์เกิดจากเหตุปัจจัย ได้แก่ 
กิเลสและกรรม ที ่ย ังมีความปรารถนาในภาพในชาติอยู ่ มีองค์ประกอบ 3 ประการ คือ มารดามี
ประจำเดือน มารดาบิดาไม่เป็นหมั่นและมีอสุจิเคลื่อนสู่รังไข่ มีวิญญาณมาปฏิสนธิ ซึ่งสัตว์ที่เกิดมานี้ ล้วน
มีลักษณะแตกต่างกันไปตามผลของกรรม เช่น พิการ สมบูรณ์ โง่ ฉลาด สวย หล่อ เตี้ย สูง ตระกูลมั่งมี 
ตระกูลยากจน ล้วนแล้วแต่เป็นผลของกรรม 
 ศาสนาพุทธมีเป้าหมายสูงสุด คือ ความสุขแท้จริงอันเป็นความสงบอย่างยิ่ง ได้แก่ นิพพาน หรือ
การหลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิด เพราะการดับแห่งกิเลส ไม่มีการเกิดใหม่ในภพใดๆ อีกต่อไป แต่
ศาสนาพุทธก็ไม่ได้ละทิ้งความสำคัญของมนุษย์โลกแม้แต่น้อย ยังส่งเสริมความสุขในทางโลกียะอยู่ เพราะ
ส่งเสริมความสุขในโลกนี้ ล้วนเป็นประโยชน์ต่อตนเองและผู้อ่ืน เรียกได้ว่า เป็นการสร้างสังคมแห่งสันติสุข 
ซึ่งเป็นไปเพื่อประโยชน์สุขในโลกปัจจุบันและอาจส่งผลความสุขสู่ภพชาติต่อๆ ไป 

 
2. คัมภีรแ์ละค าสอนของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู 
 ศาสนาพรามณ์-ฮินดู ถือว่าสิ่งต่างๆ ตามธรรมชาติมีวิญญาณสถิตอยู่ มีอำนาจเหนือมนุษย์ 
อาจจะให้ทั้งคุณหรือโทษได้ ซึ่งมีพระผู้เป็นเจ้าสูงสุดคือ พระพรหม พระพรหมทรงสร้างมนุษย์ให้แตกต่าง
กันในฐานแห่งชาติกำเนิด เรียกว่า วรรณะ ฝ่าฝืนไม่ได้เพราะเป็นพรหมลิขิต การได้อาบน้ำในแม่น้ำคงคา
ถือว่าได้ล้างบาป ซึ่งถูกกำหนดอยู่ในคัมภีร์พระเวทและมีหลักธรรมสำคัญ ดังต่อไปนี้ 
 คัมภีร์พระเวท 
 ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู นับถือคัมภีร์พระเวทเป็นหลัก พระเวทนั้นกล่าวได้ว่ามีอยู่เป ็น 2 นัย คือ 
เวททั้ง 4 นัยหนึ่งและคัมภีร์อื่นๆ อีกนัยหนึ่ง หรือนัยหนึ่งนี้กล่าวถึงสภาพของโลกธาตุ เทวะทั้งหลาย 
กล่าวถึงข้อปฏิบัติที่จำต้องเว้นและจำต้องประพฤติตาม 



83 
 

 คัมภีร์พระเวทนัยต้น หมายถึง พระเวททั้ง 4 คือ  
  1) ฤคเวท กล่าวถึงเทพและชื่อของเทพทั้งหลาย 
  2) ยชุรเวท กล่าวถึงการบูชาและวิธีบูชาเทพต่างๆ 
  3) สามเวท กล่าวถึงคำสวดบูชาและสรรเสริญเทพทั้งหลาย 
  4) อถรรพเวท กล่าวถึงมนตร์หรือเคล็ดลับที่จะทำให้เกิดความเจริญ ความเส ื่อม ทำให้
เขารัก ทำให้เขาฉิบหายหรือทำให้ตาย เรียกได้ว่าเป็นคัมภีร์อาถรรพ์และไสยศาสตร์ รวมทั้งหมดเป็น 4 
พระเวท ซึ่งในตอนแรกมีเพียง 3 พระเวท เรียกว่า ไตรเวท หรือ ไตรเพท ภายหลังเพิ่มคัมภีร์อถรรพเวท
เข้ามาด้วยจึงมี 4 พระเวท ส่วนคัมภีร์พระเวทตามนัยหลังคือรวมทั้งคัมภีร์อื่นๆ ด้วย สรุปทั้งสองนัยแล้ว
แบ่งออกเป็น 4 หมวด คือ 
  1) หมวดมันตระหรือสัมหิตา ได้แก่ พระเวททั้ง 4 ที่กล่าวมาแล้วเป็นที่รวบรวมมนต์ต่างๆ 
สำหรับใช้บริกรรมภาวนา สวดขับร้องอ้อนวอน สดุดีเทพเจ้าเนื่องในลัทธิพิธีบวงสรวงทำพลีบูชา 
  2) หมวดพราหมณะ มีหลายคัมภีร์ แต่งเป็นความเรียง ใช้เป็นตำราคู่มือของพราหมณ์ผู้
เป็นครูอาจารย์ พิธีเนื่องในการบวงสรวงพลีกรรมเทพเจ้า เท่ากับเป็นตัวกฎข้อบังคับของพิธี นอกจากนี้ยัง
อธิบายถึงพิธีที่ทำว่ามีต้นเหตุความเป็นมาอย่างไร แสดงถึงประวัติตำนานของการทำพิธีนั้นๆ 
  3) หมวดอารัณยากะ เป็นตำราคู่มือว่าด้วยลัทธิพิธีอันพราหมณ์พึงปฏิบัติ เพื่อดำเนินตน
ในการอยู่ป่า คือสละทรัพย์สมบัติส่วนตัวให้หมดแล้วไปอยู่ในป่า เป็นข้อปฏิบัติเรียกว่า วานปรัสถะ 
  4) หมวดอุปนิษัท มีคัมภีร์มากมายยิ่งกว่าหมวดอ่ืนๆ เป็นตำราข้อแนะนำเกี่ยวกับลัทธิอัน
เร้นลับ มีความหมายเร้นลับต้องเรียนจากครูอาจารย์จึงจะเข้าใจดี คัมภีร์หมวดนี้เป็นคู่มือของอนาคาริก 
คือ พวกท่ีไม่อยู่ในบ้านในเรือน ได้แก่ สันยาสี (ผู้สละโลก) และนักบวช (สุนทร ณ รังษี, 2521 : 4) 
 คัมภีร์ 3 หมวดหลังนี้ คือ หมวดพราหมณะ หมวดอารัณยกะและหมวดอุปนิษัท จัดแบ่งเป็น
เฉพาะสำหรับพระเวททั้ง 4 ทุกๆ พระเวท มีพราหมณะ อารัณยกะและอุปนิษัทของพระเวทนั้น โดยเฉพาะ 
พวกพราหมณ์ก็แบ่งออกเป็นจรณะ คือเป็นสาขาของพระเวทนั้นๆ  
 พระเวททั้ง 4 ถือเป็นคัมภีร์ศักดิ์สิทธิ์เป็น ศรุติ คือพระฤาษีได้สดับมาเองด้วยสยัมภูปัญญา (รู้ด้วย
ตนเอง) ไม่ปรากฏเบื้องต้น เบื้องปลาย ไม่เปลี่ยนแปลง ไม่เกิดไม่ตายแม้โลกจะสลาย พระเวทยังคงอยู่เป็น
นิตย์นิรันดร์ เพราะเป็นความจริงที่เที่ยงแท้ ห้ามคนนอกศาสนาเรียนเด็ดขาด มีเฉพาะวรรณะพราหมณ์ 
วรรณะกษัตริย์ วรรณะไวศยหรือแพศย์ที่เรียนได้ ส่วนวรรณะศูทรเรียนไม่ได้ ในส่วนของผู้หญิงในตระกูล
พราหมณ์ กษัตริย์ ไวศย ฟังได้แต่เรียนไม่ได้ 
 ในยุคพระเวทยังไม่มีหนังสือและการจดบันทึก จึงพยายามเรียนด้วยการออกเสียงคัมภีร์ แบบย่อ 
ต้องเรียนแบบฟังคำอธิบายถึงจะเข้าใจ มีเครื่องช่วยในการศึกษาพระเวทที่แต่งเป็นสูตร ได้แก่ คัมภีร์
เวทางคศาสตร์ หรือความรู้อันเกี่ยวกับองค์ของพระเวท ประกอบด้วยองค์ 6 อย่าง คือ 
  1) คัมภีร์ศึกษา คือตำราศัพทศาสตร์ ให้รู้จักเสียงหนักเสียงเบา เสียงสั้นเสียงยาว เสียงสูง
เสียงต่ำและการออกเสียงให้สละสลวย ความรู้เรื่องออกเสียงถือเป็นการสำคัญมาก เพราะบทมนต์ต่างๆ 
ต้องจำให้ขึ้นใจ ถ้าออกเสียงผิดก็คือเสียหายอย่างมาก 



84 
 

  2) ฉันท์ เรียนรู้วิธีแต่งคำฉันท์หรือโศลก เพราะบทมนต์ต่างๆ แต่งไว้เป็นฉันท์ เมื่อรู้คณะ
ฉันท์แล้วสะดวกต่อการจำ ถึงออกเสียงผิดพลาดไปก็รู้ว่าผิดได้ง่าย 
  3) ไวยยากรณ์ ตำราอธิบายกฎเกณฑ์ทางภาษา นักปราชญ์ชื่อ ปาณินี แต่งเป็นตำราไว้
ราวประมาณ พ.ศ. 100 โดยรวบรวมตำราของเดิมมาปรับปรุงขึ้นใหม่ ให้เป็นหมวดหมู่เกี่ยวกับการแปล
ความและเข้าใจมนตร์หรือการตีความในบทสังหิตาต่างๆ 
  4) นิรุกติ เรียนเรื่องท่ีมาของคำยากๆ ซึ่งมีอยู่ในพระเวท เท่ากับเป็นคู่มืออธิบายคำยากที่
มีอยู่ในมนต ์
  5) โชยติษะ ตำราเกี่ยวกับดาวนพเคราะห์หรือตำราโหราศาสตร์ รู้ทางเดินของดวงดาว
พระเคราะห์ และกำลังของนพเคราะห์ ตลอดจนรู้ดิถีวันคืนขึ้นแรม วันเดือนปี รู้นิมิตโชคลางดีร้าย 
  6) กัลปะ เรียนรู้ข้อกำหนดกฎเกณฑ์ทำพิธีกรรม (สุนทร ณ รังษี, 2521 : 5-6) 
 คัมภีร์ทั้ง 6 นี้ แต่งเป็นสูตร คือเป็นหัวข้อ ถ้าไม่ได้ฟังอธิบายก็จะไม่เข้าใจ องค์ที่ 1 ถึงองค์ที่ 4 
เกี่ยวกับภาษา องค์ที่ 5 เกี่ยวกับโหร องค์ที่ 6 สำคัญมากเกี่ยวกับกฎเกณฑ์ในลัทธิพิธี จึงต้องมีคู่มือเป็น
สูตร แบ่งออกได้เป็น 3 หมู่ คือ 
  1) เศราตสูตร ว่าด้วยพิธีพลีบูชา เท่ากับย่อใจความในคัมภีร์พราหมณ์มาไว้ คัมภีร์นี ้
เกี่ยวกับพิธีพราหมณ์ 
  2) คฤหยสูตร ว่าด้วยพิธีเกี่ยวกับครอบครัวในบ้านเรือน 
  3) ธรรมสูตร ว่าด้วยกฎหมายและข้อบังคับเกี่ยวกับความประพฤติข้อวัตรปฏิบัติของ
ประชาชนต่างๆ และระยะวัยของบุคคลที่เรียกว่า อาศรมธรรม 4 คือ พรหมจาริน วัยศึกษาเล่าเรียน คฤ
หิน วัยครองเรือน วานปรัสถิน วัยออกไปอยู่ป่าและสันยาสิน วัยเสียสละทั้งหมด เขียนขึ้นช่วงพุทธกาลถึง
ราว พ.ศ.300 (นงเยาว์ ชาญณรงค์, 2549 : 261) 
 คัมภีร์หมวดเวทางคศาสตร์นี้ รวมทั้งคัมภีร์อื่นๆ ที่เกิดในยุคหลัง เช่น คัมภีร์ธรรมศาสตร์ ว่าด้วย
เรื ่องหน้าที ่ของวรรณะหรือชนชั ้นต่างๆ การศาสนาและอื ่นๆ คัมภีร์นีติศาสตร์ ว่าด้วยจรรยาความ
ประพฤติ คัมภีร์อิติหาสะ ว่าด้วยเรื่องราวเป็นตำนานเก่าแก่ แต่งเป็นกาพย์มีรามายณะและมหาภารตะ 
เป็นต้น คัมภีร์ปุราณะและอุปปุราณะ ว่าด้วยประวัติเรื่องราวของเทพเจ้าและผู้ซึ่งนับถือว่าเป็นเทพเจ ้า 
เช่น ประวัติพระกฤษณะ และ คัมภีร์อุปเวท ได้แก่ อายุรเวท ตำรายารักษาโรค คานธรรพเวท ตำราการ
ขับร้องฟ้อนรำสรรเสริญบูชาพระเจ้า ธนุรเวท ตำราการยิงธนู การใช้อาวุธต่างๆ และตำรารบ สุดท้าย 
สถาปัตยเวท เป็นตำราการปลูกสร้างหรือก่อสร้างสิ่งต่างๆ  
 คัมภีร์เหล่านี้ เรียกว่า สัมฤติ หรือ สัมมุติ คือเป็นข้อความที่ระลึกหรือจำได้และคิดค้นคว้าขึ้นมา
ด้วยสติปัญญา เป็นคัมภีร์ที่พราหมณ์รับรองว่ามนุษย์แต่งขึ้นเอง ผิดกับคัมภีร์พระเวทซึ่งเป็น ศรุติ หรือ สูติ 
ซึ่งถือว่าไม่มีใครแต่ง (วิโรจน์ นาคชาตรี, 2552 : 34) 
 คัมภีร์พระเวทจึงประกอบด้วย 2 นัยดังที่กล่าวมาแล้ว นัยต้นคือพระเวททั้ง 4 แบ่งออกเป็น 4 
คัมภีร์ คือ ฤคเวท ยชุรเวท สามเวทและอถรรพเวท  



85 
 

 ส่วนนัยหลัง หมายถึง การรวมคัมภีร์อ่ืนๆ เข้าด้วย แบ่งออกเป็น 4 หมวด คือ สัมหิตา พราหมณะ 
อารัณยากะและอุปนิษัท (แสง มนวิทูร, 2506 : 19-24) 
 เฉพาะหมวดหลังคือคัมภีร์ อุปนิษัท ถือเป็น ศรุติ ได้คลี่คลายไปในทางปรัชญา แต่งขึ้นจาก
นักปราชญ์หลายคนหลายสมัยด้วยกันจึงไม่ลงรูปอย่างเดียวกัน ข้อความต่างๆ ในอุปนิษัทเป็นอุทานของ
ฤาษีเปล่งออกเป็นครั้งคราวเมื่อเข้าฌานเพ่งเห็นบรมสัตย์ คือความแท้จริงผุดขึ้นให้เห็นสว่างอย่างฟ้าแลบ 
ไม่ใช่รู้ด้วยปัญญาสามัญคิดแยกค้นหาเหตุผล ความมุ่งหมายของฤาษีเพียงจะให้รู้จักพระเจ้า ในคัมภีร์นี้เป็น
คำสอนที่ลึกลับ (รหัสยวิทยา) ต้องรับคำอธิบายในขั้นต้นในเรื่องพระเจ้ามีเพียงองค์เดียวเท่านั้น คือ พระ
ประชาบดี ต่อมาเรียกว่า พระพรหม ถือว่าพระเจ้าองค์อื ่นๆ เป็นเพียงบริวารของพระพรหมหรือพระ
พรหมได้สร้างขึ้น 
 อุปนิษัท ได้แตกต่างกันไปตามลัทธิของศาสดาจารย์ ปราชญ์ท่านใดนิยมอุปนิษัทอย่างใด ก็จะ
หยิบเอาอุปนิษัทนั้นไปตีความตามความชอบของตน ลูกศิษย์ก็ถือความคิดของอาจารย์ของตนเองว่า
ถูกต้อง จึงเป็นเหตุให้เกิดสำนักหรือระบบต่างๆ ขึ้น 6 สำนักสำคัญ ได้แก่ นยายะ ไวเศษิกะ สางขยะ โยคะ 
มีมางสาและเวทานตะ (ประยงค์ แสนบุราณ, 2547 : 13-14) 
 หลักค าสอนส าคัญของศาสนาพรามหณ์-ฮินดู  
 ศาสนาพรามหณ์-ฮินดูมีหลักคำสอนจากในคัมภีร์ทั้งสองนัย ได้แก่ ศรุติ คัมภีร์ชั้นต้น คือเป็นตัว
พระเวทและสัมฤติ คัมภีร์ชั้นรอง คือเป็นแนวคิดของศาสดาจารย์ต่างๆ ที่พยายามแสดงแนวคิดตามคัมภีร์
พระเวท มีดังนี ้
 1. วรรณะ  
 วรรณะได้ถูกกำหนดมาในคัมภีร์พระเวท โดยถือว่าเป็นคำสอนที่สำคัญและถือว่าชีวิตมนุษย์และ
สัตว์ทั้งหลายถูกพรหมลิขิตไว้แล้ว พระพรหมทรงสร้างมนุษย์เป็น 4 วรรณะ โดยวรรณะท่ีต่างกันนี้ ได้เป็น
เครื่องกำหนดหน้าที่ของสังคม ได้แก่ 
  1) พราหมณ ์มีหน้าที่สั่งสอนความรู้และประกอบพิธีกรรมบูชาทางศาสนา มีความเชื่อว่า 
วรรณะพราหมณ์ เกิดจากปากของพระพรหม มีสีขาวเป็นเครื่องหมาย 
  2) กษัตริย์ หรือราชัน มีหน้าที่รบ ปกครอง ป้องกันศัตรู และบริหารบ้านเมือง มีความ
เชื่อว่า วรรณะกษัตริย์ เกิดจากแขนของพระพรหม มีสีแดงเป็นเครื่องหมาย 
  3) ไวศยะ หรือแพศย์ มีหน้าที่ด้านเศรษฐกิจ เช่น ค้าขาย ทำงานช่าง ทำไรนา มีความ
เชื่อว่า วรรณะไวศยะ เกิดจากโคนขาของพระพรหม มีสีเหลืองเป็นเครื่องหมาย 
  4) ศูทร มีหน้าที่รับใช้คนทั้งสามวรรณะ เป็นพวกกรรมกร ผู้ใช้แรงงาน มีความเชื่อว่า 
วรรณะศูทร เกิดจากเท้าของพระพรหม มีสีดำเป็นเครื่องหมาย (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุต ฺโต), 
2565 : 51-52) 
 2. อาศรม 
 อาศรม คือ หลักแห่งการบำเพ็ญเพียรหรือหลักขั้นตอนการดำเนินชีวิตของศาสนิกชนในศาสนา
พราหมณ-์ฮินดู ดำเนินตามคัมภีร์พราหมณะและอารัญยากะ ประกอบด้วยอาศรม 4 ขั้นตอน ได้แก่ 



86 
 

  1) พรหมจารี (ปฐมวัย ช่วงอายุ 8-25 ปี) คือวัยเรียน มีหน้าที่เป็นผู้ปฏิบัติและศึกษา 
พระเวทในสำนักของครูคนใดคนหนึ่ง สำหรับพรหมจารีหญิงนั้นมีบ้างแต่มีน้อย เพราะมักจะแต่งงานก่อน
เรียนพระเวทจบ บุคคลที่จะต้องเข้าพิธีอุปนยนะก่อน เป็นพิธีเข้าไปสู่ความรู้ประกอบพิธี 3 วัน ผู้ที่ผ่านพิธี
นี้แล้ว ได้ชื่อว่าเป็นผู้เกิดสองครั้ง คือ ครั้งที่ 1 เกิดจากครรภ์มารดา ครั้งที่ 2 เกิดเม่ือผ่านพิธีอุปนยนะ 
 ผู้มีสิทธิ์เข้าอุปนัยน์มี 3 วรรณะเท่านั้น คือ พราหมณ์ กษัตริย์และแพศย์ โดยวรรณะท้ัง 3 นี้มีอายุ
ในการเข้าพิธีต่างกัน กล่าวคือ วรรณะพราหมณ์เริ่มทำพิธีเมื่ออายุ 8 ขวบในฤดูวสันต์ (ใบไม้ผลิ) วรรณะ
กษัตริย์เริ ่มทำพิธีเมื ่ออายุ 11 ขวบในฤดูครีษมะ (ร้อน) วรรณะแพศย์เริ ่มทำพิธีเมื ่ออายุ 12 ขวบใน
ฤดูศราท (ใบไม้ร่วง) จนถึงอายุ 25 ปี  
 โดยมีหน้าที่ คือ (1) ตั้งใจเรียนวิชาในวรรณะของตน (2) เชื่อฟังและปฏิบัติตามคำสอนของครู (3) 
ไม่ยุ่งเก่ียวเรื่องเพศ (4) ไม่คบกับเพศตรงกันข้าม และ (5) เมื่อสำเร็จการศึกษาแล้วต้องทำพิธีตัดผมและพิธี
มอบสิ่งตอบแทนครู 
 ผู้ที่ทำหน้าที่ครบทั้ง 5 ข้อแรก ถือว่าเป็นพรามหณ์โดยสมบูรณ์ จะมีสิทธิพิเศษ 5 ประการ คือ (1) 
ศึกษาคัมภีร์พระเวทได้ (2) สอนพระเวทแก่คนอื่นได้ (3) ทำพิธีเกี่ยวกับการบริจาคได้ (4) รับทานจากผู้ที่
ศรัทธาได้ และ (5) บริจาคทานแก่คนยากจนหรือผู้อยู่ในวรรณะต่ำกว่าได้ 
  2) คฤหัสถ์ (มัชฌิมวัย ช่วงอายุ 25-50 ปี) คือวัยผู้อยู่เรือนหรือพ่อบ้านมีภรรยา มีบุตร 
คฤหัสถ์เป็นการดำรงชีวิตที่ทำให้รู้แจ้งจุดมุ่งหมายของมนุษย์ 3 ประการ คือ (1) กามะ (2) อรรถประโยชน์ 
และ (3) ธรรมะ  
 ผู้อยู่เรือนต้องช่วยแบ่งเบาภารกิจบิดามารดา จัดแจงพิธีสมรส มีบุตรสืบสกุลและต้องประกอบ
อาชีพเลี้ยงครอบครัว สะสมทรัพย์ไว้ตามความสามารถ โดยยึดหลักธรรมเป็นวิถีดำเนินชีวิต เมื่อมีทรัพย์ก็
ต้องบำเพ็ญมหายัญ 5 ประการ ได้แก่ (1) ทำพลีกรรมด้วยการบริจาคทรัพย์แก่พรามหณ์ผู้มีหน้าที่ศึกษา
และสอนพระเวท (2) ทำพลีกรรมบูชาบวงสรวงเทพเทวดา (3) ทำพลีกรรมอุทิศให้บรรพบุรุษผู้ล่วงลับไป
แล้ว (4) ทำพลีกรรมแก่สัตว์เลี้ยงโดยการเลี้ยงดูให้ดี และ (5) ทำพลีกรรมแก่มนุษย์โดยเลี้ ยงดู ให้การ
ต้อนรับแขกผู้มาเยือน ให้ทานแก่คนเข็ญใจไร้ที่พ่ึง  
  3) วนปรัสถ์ (ปัจฉิมวัย ช่วงอายุ 50-75 ปี) คือวัยผู้อยู่ป่า หรือนักบวช เป็นระยะการ
ดำเนินชีวิตขึ้นที่ 3 ต่อจากคฤหัสถ์ เมื่อเห็นผิวหนังของตนเหี่ยวย่น ผมขาวหงอกและเห็นบุตรหลายแล้ว ก็
ควรหลีกไปอยู่ป่า ปลีกตัวจากครอบครัว แสวงหาความสันโดษ อาจนำคนในครอบครัวไปอยู่ด้วยก็ได้ 
วนปรัสถ์จะได้รับสมญาต่างกันตามลักษณะและสภาพการปฏิบัติตน คือ (1) ฤาษี การแสวงหาโมกษะเพื่อ
หลุดพ้นจากวัฏการเวียนว่ายตายเกิด (2) โยคี ความเพ่งเล็งในดวงจิตเพื่อประโยชน์ในการให้วิญญาณเกิด
ความบริสุทธิ์ใสสะอาด แม้กระทบอารมณ์ใดๆ ก็ไม่ปรวนแปร (3) ดาบส การทรมานกายโดยวิธีฝืนปกติ
แห่งอิริยาบถต่างๆ เพื่อหวังผลสำเร็จเป็นผู้วิเศษ เช่น ยืนขาเดียว นอนบนหนามแหลม กำมือไม่แบออก 
เพ่งมองพระอิทตย์ นั่งสมาธิไม่ลุก (4) มุนี ผู้บำเพ็ญตบะที่นุ่งห่มสีเหลือง (5) สิทธา ผู้บวชและถือพรต
พรหมจรรย์ตามลัทธิ และ (6) ชฎิล ฤาษีผู้มุ่นมวยผมสูงเป็นชฎา 



87 
 

  4) สันยาสี (อายุ 75 ปีขึ้นไป) คือวัยของผู้ที่ปรารถนาถึงความหลุดพ้น เช่น การดำรงเพศ
เป็นนักบวช การสละบุตร การสละภรรยาและสละสังคมโลก ออกป่าบำเพ็ญพรตภาวนาถือเพศพรหมจรรย์
ตลอดชีวิต (วิมลศิริ ร่วมสุข, 2522 : 21-22) 
 3. ธรรม 10 ประการ 
 พระธรรมศาสตร์ของฮินดูได้บัญญัตธิรรมไว้ 10 ประการ ได้แก่ 
  1) ธฤติ ได้แก่ ความพอใจ ความกล้า ความมั่นคง ความมีความสุข นั่นคือความพากเพียร
พยายามจนกว่าจะสำเร็จประโยชน์ตามความประสงค์และพอใจในสิ่งที่ตนมีอยู่ 
  2) กษมา ได้แก่ ความอดกลั้นหรือความอดทน นั่นคือพากเพียรพยายาม อดทนโดยยึด
หลักความเมตตากรุณาเป็นที่ตั้ง 
  3) ทมะ ได้แก่ การระงับจิตใจของตนด้วยความสำนึกในเมตตา มีสติอยู่เสมอ นั่นคือรู้จัก
อดจิตอดใจ ไม่ปล่อยให้หวั่นไหวไปตามอารมณ์ได้ง่าย 
  4) อัสเตยะ ได้แก่ การไม่ลักขโมย การไม่ทำโจรกรรม 
  5) เศาจะ ได้แก่ ความบริสุทธิ์ นั่นคือการทำตนให้มีความบริสุทธิ์ทั้งร่างกายและจิตใจ 
  6) อินทริยนิครหะ ได้แก่ การปราบปราม หรือการระงับอินทรีย์ 10 ประการ ดังนี้ 
   (1) ประสาทความรู้สึกทางความรู้สึก 5 ประการ คือ ตา หู จมูก ลิ้น และผิวหนัง 
   (2) ประสาทความรู้สึกทางการกระทำ 5 ประการ คือ มือ เท้า ทวารหนัก ทวาร
เบาและลำคอ 
 การระงับอินทรีย์ หมายถึง ให้หมั่นสำรวจดูเสมอด้วยตนเองว่าอินทรีย์ทั้ง 10 ได้รับการบริหารไป
ในทางท่ีถูกต้องหรือไม่ เพราะธรรมศาสตร์ของฮินดูไม่ต้องการให้มนุษย์ปล่อยอินทรีย์ไปในด้านมัวเมาอย่าง
ไม่มีขอบเขต แต่ต้องการให้มนุษย์รู้จักมีความพอดี 
  7) ธี ได้แก่ ปัญญา สติ มติ ความคิด ความมั่นคงยืนนาน นั่นคือการมีความรู้และรู้จัก
ระเบียบวิธีการต่างๆ ทั้งขนบธรรมเนียมประเพณี ธรรมสังคม และวัฒนธรรม 
  8) วิทยา ได้แก่ ความรู้ทางปรัชญา คือรู้ซึ้ง และมีความรู้เกี่ยวกับชีวะ มายาและพระ
พรหม 
  9) สัตยะ ได้แก่ ความจริง ความเห็นอันสุจริต นั่นคือการแสดงความซื่อสัตย์ต่อกันและ
กัน 
  10) อโกธะ ได้แก่ ความไม่โกรธ คือต้องมีความอดทนและความสงบเสงี่ยม รู้จักทำจิตใจ
ให้สงบ นั่นคือให้เอาชนะความโกรธด้วยความไม่โกรธ (ดนัย ไชยโยธา, 2539 : 32-33) 
 4. ปรมาตมัน 
 ปรมาตมัน เป็นที่รวมของทุกสิ่งทุกอย่างในสากลโลก ซึ่งเรียกว่า พรหม ปรมาตมันกับพรหมจึง
เป็นสิ่งเดียวกัน มีลักษณะดังต่อไปนี้ คือ 
  1) เป็นสิ่งที่เกิดขึ้นเอง 



88 
 

  2) เป็นนามธรรม สิงสถิตอยู่ในสิ่งทั้งหลายทั้งปวง เรียกว่า อาตมัน เป็นสิ่งที่มองไม่เห็น
ด้วยตาเปล่า ไม่สามารถสัมผัสด้วยกาย 
  3) เป็นศูนย์รวมแห่งวิญญาณทั้งปวง 
  4) สิ่งทั้งหลายทั้งปวงในสากลโลก ล้วนเป็นส่วนย่อยที่แยกออกมาจากพรหม 
  5) เป็นตัวความจริง (สัจธรรม) สิ่งเดียว โลกและสิ่งอื่นๆ ล้วนเป็นมายา ภาพลวงที่มีอยู่
ชั่วครั้งชั่วคราวเท่านั้น 
  6) เป็นผู้ประทานญาณ ความคิดและความสันติสุข 
  7) เป็นสิ่งที่ดำรงอยู่ในสภาพเดิมตลอดกาล 
 วิญญาณของสัตว์โลกทั้งหลาย เรียกว่า อาตมัน คือส่วนที่แยกออกมาจากวิญญาณรวมของพรหม 
เรียกว่า ปรมาตมัน วิญญาณย่อยแต่ละดวงเหล่านี้ เมื่อแยกออกมาแล้วย่อมเข้าสิงสถิตในสิ่งมีชีวิตรูปแบบ
ต่างๆ กัน เช่น ในร่างกายมนุษย์ เทวดา สัตว์และพืช มีสภาพดีบ้าง เลวบ้าง สุดแต่ผลของกรรมที่ได้ทำไว้ 
ซึ่งถือว่าเป็นทุกข์ทั้งสิ้น ตราบใดที่วิญญาณเหล่านียังไม่สิ้นกรรม ย่อมต้องเวียนว่ายตายเกิดผจญทุกข์อยู่
ตลอดไป (Dhammakaya Open University, 2007 : 76) 
 5. ศาสตร์เด่นของลัทธิฮินดู 6 ส านัก 
 ทัศนะของลัทธิ 6 สำนักของฮินดู เกิดขึ้นราว พ.ศ.700 ยึดถือคัมภีร์พระเวทเป็นหลักสำคัญ ซึ่ง
เป็นศาสตร์แห่งความรู้หรือเนื้อแท้ของศาสนาฮินดู ที่จะนำผู้ปฏิบัติเข้าไปสู่โมกษะได้ ลัทธ ิทั้ง 6 มีทัศนะ 
ดังนี้ 
  1) ลัทธิสางขยะ (จำนวน) ก่อตั้งโดยกปิละ ราว 100 ปีก่อนพุทธกาล มีผู้สืบทอดต่อมา
อีกหลายคน ได้ขยายวงกว้างกว่าพระเวทเดิม ม ีการกล่าวถึงกรรมและผลของกรรม สอนถึงวิธีการที่จะ
ได้รับอำนาจฝ่ายสูง ส่วนเรื่องชีวิตนั้นประกอบด้วยภาค 2 คือบุรุษกับปรกฤติ บุรุษ ได้แก่ อัตตาหรือจิต  
ปรกฤติ ได้แก่ ร่างกายซึ่งเป็นวัตถุหลาย ทั้ง 2 สิ่งนี้ประกอบกัน ทำให้เกิดกำลังหมุนเวียนเป็นธรรมชาติ 
เกิดเป็นพืช เป็นสัตว์ เป็นคน เป็นนักบุญ เป็นพระเจ้า เมื่อจิตแยกจากปรกฤติได้เด็ดขาดไม่เกาะเกี่ยวแล้ว 
ก็พ้นทุกข์ เป็นโมกษะ ไม่ต้องเวียนมาเกิด แก่ เจ็บ ตาย อีกเลย 
  2) ลัทธิโยคะ (วิริยะ) ก่อตั้งโดย ปตัญชลี ท่านได้เขียนหนังสือเรียกว่า โยคะสูตร ซึ่งเป็น
วิธีการที่จะเข้าถึงจุดมุ่งหมายสูงสุดได้ ถือความเพ่งเล็งในดวงจิต และการกั้นกระแสจิตไม่ให้ไปสู่อารมณ์
ต่างๆ เรียกว่า โยคะ ลัทธินี้คู่กับสางขยะ คือ สางขยะเป็นหลักรู้ โยคะเป็นหลักปฏิบัติ หลักของโยคะนี้ต้อง
ตั้งจิตเพ่งเล็งพระอิศวรให้แน่นแฟ้น ให้จิตบริสุทธิ์สะอาดแม้กระทบอารมณ์ คือ สุข ทุกข์ ความมีลาภ 
ความเสื่อมลาภ ฯลฯ ให้จิตไม่หวั่นไหวเอียงเอน ให้นึกถึงองค์อิศวรผู้เป็นอาตมัน ถ้าภาวนาว่า โอม จะ
กำจัดอุปสรรคในโยคะได้ (แสง มนวิทูร, 2506 : 29-30) 
 โยคะ มีจุดมุ่งหมายเพื่อช่วยให้มนุษย์หลุดพ้นจากความทุกข์ยาก 3 ประเภท คือ (1) ความทุกข์ที่
เกิดจากเหตุภายใน เช่น โรคภัยไข้เจ็บ คือต้องไม่ยึดถือโลก (2) ความทุกข์ที่เกิดจากเหตุภายนอก เช่น ถูก
โจรร้ายคุกคาม คือต้องสำรวมจิตทำจิตให้บริสุทธิ์ และ (3) ความทุกข์ที่เกิดจากสิ่งนอกอำนาจหรือเหนือ



89 
 

ธรรมชาติ เช่น อำนาจอันเล้นลับ ละเอียดอ่อน คือต้องทำสมาธิทำจิตให้สงบ อันเป็นจุดหมายแท้จริงสูงสุด
ของปรัชญาโยคะ 
 โยคะ ได้แก่ การยุติพฤติกรรมทั้งมวลของจิต คือต้องทำให้จิตหยุดนิ่ง ไม่สัญจรเร่ร่อนอย่างไม่มี
ขอบเขต วิธีทำให้จิตหยุดนิ่งในที่นี้คือ การบำเพ็ญสมาธิ เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า การปฏิบัติโยคะ ซึ่งแบ่งเป็น 
4 ตอน คือ (1) สมาธิบาท ว่าด้วยองค์ประกอบ จุดมุ่งหมายของสมาธิ (2) สาธนาบาท ว่าด้วยวิธีการปฏิบัติ
ที่จะนำไปสู่การบรรลุสมาธิ (3) วิภูติบาท ว่าด้วยอำนาจวิเศษที่จะพึงบรรลุถึงได้ด้วยการบำเพ็ญโยคะ และ 
(4) ไวกัลยบาท ว่าด้วยความหลุดพ้นหรือโมกษะ เป็นต้น  
 ผู้เข้าถึงโยคะนี้ได้ เรียกว่า โยคี วิธีเข้าสู่โยคะได้ต้องประกอบด้วยทาง 8 สาย ได้แก่ (1) ยมะ ความ
เหนี่ยวรั้งบังคับอิริยาบท (2) นิยมะ การบังคับบรรดากิริยาซึ่งอาศัยจิตเป็นเครื่องนำ (3) อาสนะ การนั่งทำ
จิตให้แน่วแน่อย่างมั่นคงและสบาย (4) ปราณายามะ การผ่อนลมหายใจ (5) ปรัตยาหาระ การถอนอินทรีย์
ออกจากอารมณ์ (6) ธารณะ การทำจิตให้ตั้งมั่น (7) ธยานะ การเพ่งที่เรียกว่าเข้าฌาน และ (8) สมาธิ ดวง
จิตแน่วแน่บริสุทธิ์ 
  3) ลัทธินยายะ (การโต้แย้ง) ก่อตั้งโดยฤษีโคตรมะ มุ่งการค้นคว้าหาความจริงเป็นหลัก 
และยึดเอาโมกษธรรม คือการรอดพ้นเป็นจุดประสงค์ การเข้าไปหาธรรมหรือการเข้าถึงธรรมเป็นใจความ
แห่งนยายะ หมายถึง วิธีอันเหมาะสมสำหรับค้นคว้าหาความจริง โดยอาศัยอนุมานตามหลักเหตุผล 
เปรียบเทียบกันเป็นชั้นๆ หรือเรียกอีกอย่างว่า ตรรกศาสตร์ นยายะแสดงหลักไว้ว่า ทุกข์  ชาติ ปรวฤติ 
(ความเคลื่อนไหว) โทษและความสำคัญผิด ถ้าปลดออกได้เป็นลำดับก็จะถึงซ่ึงการหยุด ได้แก่ การพ้นทุกข์ 
  4) ลัทธิไวเศษิกะ (วิเศษ) ก่อตั้งโดยกนาทะ แยกออกจากนยายะอีกต่อหนึ่ง มุ่งหาความ
จริง และยึดการรอดพ้นเป็นจุดหมายเช่นเดียวกัน แสดงหลักไว้ว่า สากลโลกเกิดขึ้นเพราะเหตุแห่งอำนาจ
บุญบาปที่มองด้วยตาไม่เห็น อันสืบเนื่องมาจากกรรมในภพก่อน มีผู้เป็นใหญ่เรียกว่า ปรมาตมัน (วิญญาณ
ยอดเยี่ยม) มีลักษณะผิดจากชีวาตมัน (วิญญาณมนุษย์) ปรมาตมันเป็นอนันต์ คือไม่มีที่สุด ไม่มีเบื้องต้น ไม่
มีทำลายแตกดับ รับรองสรรพสัตว์อยู่ทั่วไป ปราศจากรูปร่างและเป็นผู้สำแดงโลกให้ปรากฏ 
  5) ลัทธิมีมางสา (การสอบสวน หรือการพิจารณา) ถือคล้ายกับโยคะ แต่ต่างกันที่มีมาง
สาสอนให้ทำพิธีต่างๆ มากกว่าจะสอนให้ใช้ความพินิจนึก มีมางสาแสดงถึงบรมศักดิ์อันนอกเหนือไปกว่า
โลกหรือธรรมชาติ ตามอุดมคติแห่งศาสนาอันแรกที่สุดที่เกิดขึ้นจากอุษาและราตรีกาล ซึ่งมีวิธีดำเนินไป
ในทางยัญญพิธี จึงถือเอายัญญพิธีเป็นปทัฏฐานในการบรรยายถึงจุดประสงค์เชื่อว่าโลกเที่ยงเป็นนิรันดร์ 
ไม่กล่าวถึงผู้สร้างและความเปลี่ยนแปลงของโลก ซึ่งเน้นหนักไปทางการทำพิธีมากกว่าการปฏิบัติ 
  6) ลัทธิเวทานตะ (ความรู้ที่สูงสุด) มีการค้นคว้าหาเหตุผลแห่งโลกและพร้อมทั้งการตรัส
รู้สภาพของตนเองด้วย มีหลักอยู่ว่า โลกนี้คือพรหม สิ่งต่างๆ ย่อมออกจากพรหม ดังนั้น ทุกท่านควรบูชา
พรหมด้วยใจอันสงบ (สุนทร ณ รังษี, 2521 : 219) 
 
 
 



90 
 

 6. การบ าเพ็ญตบะธรรมในภควัทคีตา 
  1) การบูชาเทพเจ้า สมณะ พราหมณ์ อาจารย์ นักปราชญ์ การเป็นผู้มีกายอันสะอาด 
การมีความซื่อตรง การควบคุมตนให้อยู่ในกรอบแห่งวัตร การไม่เบียดเบียนตนเองและผู้อื่น สิ่งเหล่านี้ 
เรียกว่า ตบะธรรมที่แสดงออกทางกาย 
  2) การพูดจาไม่สร้างความเดือดร้อน พูดคำสัตย์ พูดจาไพเราะอ่อนหวาน พูดจาที่เป็น
ประโยชน์ สิ่งเหล่านี้ เรียกว่า ตบะธรรมที่แสดงออกทางวาจา 
  3) การทำจิตให้ผ่องใส การเป็นผู้มีจิตใจอ่อนโยน การเป็นผู้มีจิตใจสงบเยือกเย็น การข่ม
ใจให้ปกติเม่ือประสบกับอารมณ ์สิ่งเหล่านี้ เรียกว่า ตบะธรรมที่แสดงออกทางใจ 
 ผู้ปฏิบัติตนให้บำเพ็ญอยู่ในตบะดังกล่าว ทั้งตบะทางกาย วาจาและใจ ผู้นั้นคือบุคคลประเสริฐ 
ย่อมประสบสุขและสำเร็จในทุกสิ่งที่ปรารถนา (สุนทร ณ รังษี, 2521 : 35) 
 7. ปุรุษารถธรรม 
 เป็นหลักสำคัญอีกประการหนึ่งของศาสนาฮินดู  คือเป็นเป้าหมายของชีวิตทั้ง 4 ขั้น มีความ
เชื่อมโยงกับอาศรม 4 ดังนี้ คือ 
  1) อรรถะ หมายถึง การแสวงหาทรัพย์หรือสร้างฐานะในทางเศรษฐกิจ มีจุดประสงค์เพื่อ
สวัสดิการของชีวิตและสังคมในโลกโดยยึดแนวธรรมเป็นหลัก 
  2) กามะ หมายถึง การแสวงหาความสุขทางโลกตามสมควรแก่ภาวะหรือวิสัยของผู้ครอง
เรือน การแสวงหาความสุขนั้นมุ่งให้ดำเนินไปตามระเบียบแบบแผนมากกว่าการให้เก็บกดไว้ จึงเป็นการ
พัฒนาบุคลิกภาพอย่างถูกต้อง ซึ่งดำเนินไปตามแนวของธรรมหรือระเบียบความประพฤติของสังคม 
  3) ธรรมะ หมายถึง หลักศีลธรรมหรือระเบียบความประพฤติของบุคคลในสังคม เพื่อ
สันติสุข พัฒนาอัธยาศัยและความบริสุทธิ์ของวิญญาณ 
  4) โมกษะ หมายถึง อิสรภาพทางวิญญาณ เป็นอุดมคติและคุณค่าสูงสุดในชีวิต เป็น
ระดับข้ามพ้นสังสารวัฏ (ดนัย ไชยโยธา, 2539 : 36) 
 8. หลักจริยธรรม 
 เป็นหลักแสดงความประพฤติให้กิริยาอาการที่แสดงออกมาทางกาย วาจาและทางใจ ที่ถูกต้องดี
งามตามคำสอนของศาสนา ดังนี้  
  1) สัจจะ (ความจริง) ได้แก่ ความจริง คำสัตย์ สัจจะคือพระเจ้าสูงสุด เมื่อมีสัจจะหรือ
บรรลุสัจจะแล้ว ก็สามารถที่จะเข้าถึงความหลุดพ้นคือ โมกษะได้ในที่สุด ในคัมภีร์และตำราต่างๆ สอนไว้
ว่า เมื่อคนเราปลูกฝังคุณธรรมและจริยธรรมคือ ไม่ยึดมั่นถือมันโดยสมบูรณ์แล้ว ย่อมพบเจอแต่ความจริง 
ซึ่งความจริงดังกล่าวนี้ เป็นความจริงที่ยอดเยี่ยม ได้แก่ พรหมัน ถือเป็นต้นกำเนิดสรรพสิ่งที่มีอยู่ทั้งปวงใน
จักรวาลและเป็นกำเนิดแห่งคุณค่าทั้งปวง สัจจะหรือความจริงจึงเป็นไปเพื่อประโยชน์ของตนและผู้อื่น  
(กรุณา-เรืองอุไร กุศลาสัย, 2529 : 17) 
  2) อหิงสา หมายถึง การงดเว้นจากความอิจฉา พยาบาท การเบียดเบียนและการทำลาย
ชีวิตของมนุษย์และสัตว์ทั้งหลายทุกประเภท ทั้งทางตรงและทางอ้อม ทั้งทางกายและทางวาจา ควรเป็นผู้



91 
 

มีเมตตาต่อสรรพสัตว์ทั้งมวล ไม่ประทุษร้ายต่อผู้อื่นหรือใช้ความรุนแรงในการตัดสินปัญญาเพราะความ
เกลียดชังหรือความโกรธอยู่ภายในจิตใจ กล่าวคือ อหิงสาไม่ได้หมายเพียงการละเว้นทางกายและวาจา
เท่านั้น แต่ยังหมายรวมถึงการคิดอาฆาตมุ่งร้ายทางใจด้วย คือแม้แต่จะคิดทำร้ายกันก็ไม่ควร อหิงสาจึง
จัดเป็นจริยธรรมขั้นมูลฐาน ซึ่งรวมเอาลักษณะย่อยของความดีตามหลักคำสอนของศาสนา (ยวาหระลาล 
เนห์รู, 2537 : 354) 
 หลักความเชื่อของพรามหณ์-ฮินดู 
 ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู มีหลักความเชื่อเป็นอิทธิพลและสำคัญมากต่อวิถีชีวิตประจำวันของ
ประชาชนชาวอินเดีย โดยมีพิธีกรรมเข้ามาเกี่ยวพันกับบรรทัดฐาน มีดังนี้ 
 1. ตรีมูรติ เชื่อในตรีมูรติ แปลว่า มีรูป 3 หมายถึง เทพเจ้า 3 พระองค์ อันเป็นสัญลักษณ์แห่ง
ศาสนาฮินด ูเทพทั้งสาม ได้แก่ พระพรหม พระศิวะ พระนารายณ์ หน้าที่ของเทพเจ้าแต่ละองค์ มีดังนี้ 
  1) พระพรหม เป็นผู้สร้างมนุษย์และสรรพสิ่งทั้งหลายในโลก รวมทั้งเทวดาทั้งหลายด้วย 
พระพรหมมีลักษณะเป็นนามธรรม หมายถึง จักรวาล เป็นวิญญาณของธรรมชาติ ดิน น้ำ ลม ไฟ อากาศ 
ท้องฟ้า เป็นต้น สิ่งเหล่านี้คือร่างกายของพระพรหม พระพรหมสิงสถิตในสิ่งเหล่านี้ เป็นอันติมะสัจจะที่ไม่
อาจอธิบายได้ เป็นสิ ่งที ่ไม่อาจวัดได้ เป็นพื ้นฐานความรู ้ทั ้งปวง ไม่หยาบ ไม่ละเอียด ไม่สั ้นไม่ยาว 
ปราศจากกลิ่น แสง เสียง เทศ เป็นต้น 
  2) พระศิวะ เทพเจ้าแห่งการทำลายและเทพเจ้าแห่งการฟ้อนลำ มีหลายชื่อ เช่น อิศวร 
รุทระและนาฏราช เป็นต้น พระศิวะเป็นเทพเจ้าสูงสุดในไศวนิกาย ประทับอยู่ที่ภูเขาไกรลาส มีโคนันที
เป็นพาหนะ มีศิวลึงค์เป็นเครื่องหมายของพลังแห่งการสร้างสรรค ์
  3) พระวิษณุ หรือพระนารายณ์ เทพเจ้าผู้รักษาและคุ้มครองโลกให้เป็นสุข ชาวฮินดูเชื่อ
ว่า พระนารายณ์ทรงอวตารลงมาเป็นพระรามและพระกฤษณะ พระนารายณ์เป็นเทพเจ้าที่มีพลังทางทำนุ
บำรุงโลก เมื่อเวลาใดโลกเกิดยุคเข็ญ เมื่อนั้นพระนารายณ์จะเสด็จไปช่วยบำบัดทุกข์ ปราบยุคเข็ญ เรียกว่า 
อวตาร พระนารายณ์ได้อวตารลงมาแล้ว 9 ปาง โดยอวตารของพระนารายณ์จะมีทั้งหมด 10 ปาง และ
ปางที่ 10 จะอวตารหลังจากสิ้นกลียุคแล้ว มีรายชื่ออวตารของพระนารายณ์ ได้แก่ (1) มัตสยาวตาร 
อวตารลงมาเป็นปลา ช่วยมนุษย์ให้พ้นความตาย เมื่อครั้งเกิดน้ำท่วมโลก และฆ่ายักษ์ผู้เป็นต้นเหตุให้
มนุษย์มีความผิด (2) กูรมาวตาร อวตารลงมาเป็นเต่าให้หลังรองรับภูเขาในคราวที่เทวดากวนน้ำใน
มหาสมุทรเพื่อให้เกิดน้ำอมฤต (3) วราหาวตาร อวตารลงมาเป็นหมูป่า เพ่ือปราบยักษ์ผู้จับโลกกดลงไปใต้
ทะเล ทำให้โลกสูงขึ้นจนมนุษย์ได้อาศัยจนถึงทุกวันนี้ (4) นรสิงหาวตตาร อวตารลงมาเป็นคนครึ่งสิงห์ 
เพื ่อปราบยักษ์ผู ้ได้พระจากพระพรหมว่าจะไม่มีใครฆ่าตายได้ ถึงกับก่อความเดือดร้อนทั่วโลก (5) 
วามนาวตาร อวตารลงมาเป็นคนค่อม เพื่อปราบยักษ์ไม่ใช้มีอำนาจครองโลกทั้งสาม ได้ไล่ยักษ์ให้ไปอยู่ใต้
บาดาล (6) ปรศุรามาวตาร อวตารลงมาเป็นปรศุรามถือขวาน เป็นบุตรพรหมณ์ชื่อยมทัคนี ผู้สืบสกุลมา
จากภฤคุ เพื่อป้องกันไม่ให้กษัตริย์ครอบครองอาณาจักรเหนือวรรณะพราหมณ์  (7) รามาวตาร อวตารลง
มาเป็นรามจันทร์ คือเป็นพระรามในมหากาพย์รามายณะ เพ่ือปราบท้าวราพณ์หรือทศกัณฐ์ (8) กฤษณาว
ตาร อวตารลงมาเป็นพระกฤษณะ ผู้เป็นสารถีขับรถศึกให้อรชุน เพื่อปราบคนชั่วในมหากาพย์มหาภารตะ 



92 
 

(9) พุทธาวตาร อวตารลงมาเป็นพระพุทธเจ้า ประกาศหลักธรรมช่วยมนุษย์ให้พ้นทุกข์ และ (10) กัลกยาว
ตาร อวตารลงมาเป็นกัลกี บุรุษขี้ม้าขาวถือดาบมีแสง เพื่อปราบคนชั่วและสถาปนาธรรมขึ้นใหม่ในโลก 
(อนาคตกาล) 
 ตรีมูรติ เป็นลักษณะเทวะท่ีแสดงออกมาในรูปของบุคคลเป็นที่ตั้งให้รู้ภาวะทั้ง 3 คือ 
  1) โลกมีเกิดเป็นเบื้องต้น 
  2) การรักษาให้ดำรงไว้ 
  3) ม ีการทำลายเพราะโลกขาดความดี  ให ้ว ิญญาณมนุษย ์และสัตว ์ได ้พ ักผ ่อน 
(Dhammakaya Open University, 2007 : 77-79) 
 2. พรหมลิขิต เชื่อว่าเทพเจ้ามีสัมพันธ์ใกล้ชิดกับธรรมชาติและสังคมของมนุษย์ ด้วยเหตุนี้ จึงทำ
ให้เกิดความเชื่อว่า พรหมเป็นผู้สร้างโลก สร้างจักรวาลและมีบทบาทสำคัญในการสร้างสรรค์ กำหนดชะตา
ชีวิตและความเป็นไปของมนุษย์ เรียกว่า วรรณะ (ดนัย ไชยโยธา, 2538 : 10) 
 3. อมตภาพของวิญญาณ เชื่อว่าดวงวิญญาณทั้งปวงผ่านการเกิดและตายมานับครั้งไม่ถ้วน 
วนเวียนอยู่ในร่างกายมนุษย์บ้าง สัตว์บ้างและเทวดาบ้าง (วิโรจน์ นาคชาตรี, 2542 : 37) 
 4. การล้างบาปด้วยแม่น้ าศักดิ์สิทธิ์ คือ เชื่อว่าการได้ลงอาบน้ำชำระกายในแม่น้ำคงคา เพื่อ
ชำระล้างมลทินและล้างบาป เป็นสิ่งที่ก่อให้เกิดความบริสุทธิ์ ซึ่งบาปกรรมต่างๆ ที่ทำมาแต่อดีตจะหมดไป 
กายและจิตจะบริสุทธิ์ เมื่อตายไปก็จะไปสู่สรวงสวรรค์ เพราะเนื่องด้วยความเชื่อที่ว่า แม่น้ำคงคาเป็นน้ำที่
ไหลออกจากพระโอษฐ์ของพระพรหมที่สถิตอยู่บนเขาไกรลาส (นงเยาว์ ชาญณรงค์, 2542 : 23) 
 5. กรรมและการเวียนว่ายตายเกิด เชื่อว่าพรหมเป็นศูนย์รวม พรหมเป็นต้นกำเนิดแห่งวิญญาณ
ทั้งปวง สิ่งมีชีวิตทั้งหลายล้วนถือกำเนิดจากพรหม วิญญาณที่แยกออกไปจากพรหม อาจเข้าสถิตใน
ร่างกายมนุษย์ สัตว์ พืช หรือเทวดาก็ได้ ทุกครั้งที่ร่างเดิมแตกดับไป วิญญาณก็จะไปอุบัติในร่างใหม่ ซึ่ง
เป็นภพชาติหนึ ่ง (วนิดา ขำเขียบ, 2543 : 49) ซึ ่งขณะที่วิญญาณยังอยู ่ในร่าง ได้กระทำกรรม อัน
ประกอบด้วยกรรมดีและกรรมชั่วคละเคล้ากันไป มนุษย์จึงตกอยู่ภายใต้อำนาจของกรรม ซึ่งเป็นสาเหตุที่
ส่งผลให้เกิดการเวียนว่ายตายเกิด หากจะเข้าสู่สภาวะการหลุดพ้นจากกรรมและการเวียนว่ายตายเกิดได้ 
ต้องเข้าถึงพรหมหรือปรมาตมัน อันเป็นปฐมเหตุของวิญญาณทั้งปวง คือจะไม่สามารถทำกรรมหรืออกรรม
ได้อีก (ดนัย ไชยโยธา, 2538 : 11) 
 กรรม คือการกระทำของมนุษย์ กรรมเป็นสิ่งสำคัญที่สุดในชีวิตของคนเรา ชีวะของคนแต่ละคน
ล้วนแล้วแต่เวียนว่ายตายเกิด ประสบทุกข์สุขก็โดยการอาศัยกรรมทั้งสิ้น ในทํานองเดียวกัน คนเราจะหลุด
พ้นจากการเวียนว่ายตายเกิดได้ ก็ต้องอาศัยแรงของกรรม  
 กรรมเป็นต้นเหตุให้ต้องเวียนว่ายตายเกิดอยู่ในวัฏฏสงสาร และให้ความไม่สม่ำเสมอกันมีอยู่ใน
โลก มนุษย์ย่อมอาศัยกรรมทั้งดีและชั่วเป็นปัจจัยให้เกิดอีก ถ้าใครสามารถหาอุบายไม่ทำกรรมได้ ก็จะรอด
พ้นจากความเกิด กรรมคือกิจที่ทำตามวิสัยของโลก ถ ้าผู้ประสงค์จะดำเนินสู่ความรอดพ้น ต้องสละโลกิย
ธรรม คือครอบครัว ทรัพย์สมบัติ ความบังเทิงสุขและสิ่งทั้งปวง อันไม่เป็นของยั่งยืนเที่ยงแท้ ออกถือเพศ



93 
 

เป็นดาบสหรือวานปรัสถะ เข้าสู่ความเป็นผู้ไม่ประกอบกรรม เพื่อให้วิญญาณใกล้ชิดกับความเที่ยงแท้คือ  
พรหม (ไวภพ กฤษณสุวรรณ, 2561 : 48) 
 กฎแห่งกรรมของพราหมณ์-ฮินดู แบ่งออกเป็น 2 นัย คือ กฎแห่งธรรมชาติ คือทุกสิ่งที่เกิดขึ้น
จะต้องเป็นไปตามอำนาจเหตุปัจจัย จะเกิดสิ่งนั้นขึ้นมาได้ก็ต้องอาศัยเหตุปัจจัยทำให้เกิด ทุกสิ่งที่มีรูปร่างก็
อยู่ภายใต้อำนาจของเหตุปัจจัยไม่มีสิ่งใดเกิดขึ้นมาอย่างลอยๆ โดยปราศจากเหตุปัจจัย นัยที่สองคือกฎ
แห่งศีลธรรม เป็นกฎแห่งการกระทำของสิ่งมีชีวิต 
 กฎแห่งกรรมเป็นกฎที่ธำรงโลกไว้ และรักษาผลของกรรมต่างๆ ที่บุคคลทำไว้ไม่ให้สูญหายไปไหน 
อีกทั้งยังคอยตามสนองต่อบุคคลผู้กระทำกรรมนั้นไว้ด้วย มี 2 ประเภท ได้แก่ กรรมที่ให้ผลแล้ว เช่น เกิด
มามีรูปร่างดี หรือไม่ดแีละกรรมที่ยังไม่ให้ผล กรรมประเภทนี้มี 2 อย่าง คือ กรรมที่เคยสะสมมาแต่ในอดีต 
และกรรมที่สะสมขึ้นมาใหม่ในชาติปัจจุบัน 
 ส่วนเจ้าแห่งกรรม คือ พระอิศวร เทพเจ้าผู้อยู่ในฐานะ อปรพรหม มีหน ้าที่รักษาความยุติธรรม 
กฎแห่งกรรมมีว่า การที่บุคคลมีความทะยานอยาก ย่อมกระทำอย่างใดอย่างหนึ่งลงไปด้วยเจตนา เพื่อ
สนองความทะยานอยากนั้น เขาทำอย่างใดผลก็ปรากฏอย่างนั้น ผลกรรมย่อมควบคุมภพหน้าของสัตว์อีก
ด้วย (ฟ้ืน ดอกบัว, 2563 : 16) 
 บุญและบาป 
 กรรม เป็นเครื่องผูกพันให้มนุษย์เวียนว่ายตายเกิด มนุษย์ทุกคนตกอยู่ในวงเวียนแห่งกรรมที่เขา
ทำไว้เป็นกฎแห่งเหตุผล ดังนั้นทุกคนจึงมีสิทธิเลือกทำในสิ่งที่ตนปรารถนา ทำดีย่อมได้รับผลดี เรียกว่า 
บุญ ทำชั่วย่อมได้รับผลชั่ว เรียกว่า บาป ตามหลักคำสอนของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู การประกอบกรรมดี
หรือบุญขั้นต้นหรือบุญธรรมดา ได้แก่ การประกอบพิธีบูชายัญ การสร้างหรือทำสิ่งที่เป็นสาธารณประโยชน์ 
งานสังคมสงเคราะห์ การบริจาคทาน การช่วยเหลือผู้อื่น ส่วนการบำเพ็ญตบะหรือการบำเพ็ญเพียรแบบ
นักบวชเพ่ือบรรลุโมกษะ คือ กรรมดีหรือบุญข้ันสูง (ไวภพ กฤษณสุวรรณ, 2561 : 45) 
 สวรรค์และนรก 
 สวรรค์ ตามคติความเช ื ่อของพราหมณ์ -ฮ ินดู ม ีล ักษณะคล้ายกันกับคติความเชื ่อของ
พระพุทธศาสนา กล่าวคือ มีสภาพเป็นเสมือนบำเหน็จแก่ผู้คนที่ประพฤติตนตามหลักคำสอน บรรดาชาว
สวรรค์ยังคงมีหน้าที่รับผิดชอบตามบารมีที่ได้กระทำ เช่น ในชั้นดาวดึงส์  ก็จะมีเทพหรือหัวหน้าทำหน้าที่
สั่งสอนธรรมให้แก่เทพอ่ืนๆ หรือเทพบางชั้นมีหน้าที่ต้องรับใช้เทพชั้นสูงขึ้นไป เช่น ชั้นนิมมานรดี มีหน้าที่
สร้างสรรค์สิ่งที่เทพชั้นปรนิมมานรดี ชั้นสูงสุดต้องการ ที่เรียกว่าทางแห่งแสงสว่างหรือทางแห่งเทพ (ชว
พงศ์ ชำนิประศาสน์, 2564 : 86) ผู้ทำกรรมดีย่อมไปเกิดในสวรรค์ ได้รับความสุขอันเกษมสรรค์ เมื่อลงมา
เกิดในโลกมนุษย์ก็จะเกิดในวรรณะที่ดี เช่น วรรณะพราหมณ์ วรรณะกษัตริย์และวรรณะแพศย์ 
 ส่วนนรก (ยมโลก) คือสถานที่ลงโทษผู้ที่เคยประกอบกรรมชั่วไว้มาก ก็จะไปรับเสวยความทุกข์
ตามสภาพของกรรมที่ทำไว้ เมื่อสิ้นกรรมในยมโลกแล้วหากมาเกิดในโลกมนุษย์ หากมีบุญอยู่บ้าง ก็จะเกิด
เป็นมนุษย์ในวรรณะศูทรและจัณฑาลเท่านั้น หากบุญไม่มีก็เกิดเป็นสัตว์ เช่น สุนัข หมู แมว แพะ แกะ 
ฯลฯ ซึ่งแล้วแต่ พรหมลิขิต (ไวภพ กฤษณสุวรรณ, 2561 : 45) 



94 
 

 การก าเนิดของมนุษย์ 
 การเกิดมีลักษณะเป็นมายาหรืออวิทยา (ความไม่รู ้) มายา หมายถึง ความลวงตาทั้งหลายใน
จักรวาล เป็นอำนาจของพระผู้เป็นเจ้าเป็นเหตุ เป็นสิ่งที่รับรู้ได้ในโลกหรือธรรมชาติเป็นความวิเศษ ในแง่
ของชีวาตมันหรืออาตมัน คือ ความไม่รู้เป็นเหมือนม่านคอยปิดบัง ไม่ให้ชีวาตมันรู้ความจริงว่าตัวตนเป็น
สิ่งเดียวกับองค์สัมบูรณ์ คือ พรหมัน ด้วยเหตุนี้เอง จึงทำให้ชีวาตมันต้องติดข้องหรือเวียนว่ายตายเกิดอยู่
ในการเวียนเกิด 
 พรหมัน คือ ความแท้จริงสูงสุดที่รู ้แจ้งโลก แต่อาตมันคือความแท้จริงที่รู ้ในตัวเอง พรหมัน 
หมายถึง สิ่งซึ่งเป็นมูลการณะของสรรพสิ่ง (ทองหล่อ วงษ์ธรรมา, 2536 : 42) 
 จากพรหมันเป็นอากาศ จากอากาศเป็นลม จากลมเป็นไฟ จากไฟเป็นน้ำ จากน้ำเป็นดิน แล้วจาก
ดินก็เป็นที่เกิดพืชพันธุ์และสิ่งมีชีวิตทั้งหลาย เรียกว่า โกศะ หรือเครื่องห่อหุ้มหรือฝัก 5 ฝัก คือ 
 1. อันนมยโกศะ เป็นระดับต่ำสุด พรหมันได้เปลี่ยนแปรมาเป็นสสารหรือวัตถุ เพื่อเป็นอุปกรณ์
สำคัญสำหรับทำให้สิ่งมีชีวิตได้เกิดข้ึนมา 
 2. ปราณมยโกศะ พรหมันได้แปรมาเป็นชีวิตและลมปราณ โดยอันดับแรกเป็นชีวิตของพืชพันธุ์
ต่างๆ ก่อน แล้วต่อมาก็เป็นชีวิตของสัตว์ทั้งหลายรวมทั้งมนุษย์ด้วย 
 3. มโนมยโกศะ พรหมันแปรมาเป็นจิตใจ แต่จิตใจระดับนี้ยังเป็นเพียงสัญชาตญาณ ซึ่งมีทั้งใน
มนุษย์และสัตว์ 
 4. วิชญานมยโกศะ พรหมันแปรมาเป็นเหตุผลระดับนี้ มีเฉพาะในมนุษย์เท่านั้น มนุษย์แตกต่าง
จากสัตว์เดรัจฉานก็ตรงท่ีมีเหตุผล 
 5. อานันทมยโกศะ ซึ่งเป็นระดับสูงสุด พรหมันแปรมาเป็นความเบิกบานใจ ในระดับนี้ไม่มีทั้งทวิ
ภาพของจิตและวัตถุและทั ้งพหุภาพของสรรพสิ ่ง คงมีแต่เอกภาพหรือความเป็นหนึ่ง อันไม่มีการ
เปลี่ยนแปลง มีแต่ความเบิกบานใจอันเป็นนิรามิสสุข ซึ่งระดับสูงสุดนี้ก็คือภาวะแห่ง พรหมัน นั่นเอง (ฟื้น 
ดอกบัว, 2563 : 24) 
 อาตมัน (วิญญาณย่อย) ทั้งหลาย ถือกำเนิดจาก พรหมัน (พระพรหม) หรือ ปรมาตมัน (ปฐม
วิญญาณสากล) การออกมาจากปรมาตมันของอาตมันทั้งหลาย เปรียบเสมือนประกายไฟเล็กๆ จำนวน
มากมายมหาศาล แตกออกจากดวงไฟมหึมา วิญญาณของสรรพสัตว์ทั ้งหลายออกมากจากพรหมัน
เช่นเดียวกัน เมื่อแตกออกมาแล้วเข้าสิงอยู่ในร่างต่างๆ จำนวนกี่ชาติไม่อาจนับได้ การเกิดในชาติต่างๆ 
อาจเปลี่ยนแปลงไปขึ้นอยู่กับพรหมลิขิต พรหมจะทรงลิขิตชีวิตไปตามผลกรรมของสัตว์ที่กระทำไว้จาก
ชาติหนึ่งแล้ว พิพากษาให้ไปเกิดตามผลกรรมนั้น (ทองหล่อ วงษ์ธรรมา, 2553 : 20) 
 เมื่อร่างกายในชาตินี้แตกดับหรือตายไป ชีวาตมันจะเคลื่อนที่ออกจากร่างเก่าไปอาศัยอยู่ ในร่าง
ใหมเ่พ่ืออยู่อาศัยเสียก่อน เมื่อพบร่างใหม่แล้วชีวาตมันจึงจะท้ิงร่างเก่าไป แต่ร่างใหม่ท่ีชีวาตมันจะไปอาศัย
อยู่นี้ จะดีหรือไม่ดี ก็ขึ้นอยู่กับผลของกรรม อาจเป็นกรรมดีหรือกรรมชั่วก็ได้ แล้วแต่วิบากกรรมที่ชีวาตมัน
ได้เคยกระทำไว้ อวัยวะทุกอย่างหรือผลแห่งการศึกษาหรือการเรียนรู้และผลแห่งการกระทำ ย่อมติดตาม



95 
 

ชีวาตมันไปอาศัยอยู่ในร่างใหม่ด้วยเช่นกัน (สุนทร ณ รังษี, 2545 : 47) ซึ่งทางแห่งการไปเกิดใหม่ของ
ชีวาตมันมี 2 ทาง ได้แก่  
 1. ทางแห่งแสงสว่างหรือทางแห่งเทพ (เทวยาน) สำหรับเส้นทางแห่งเทพนี้ ผู้ที่จะเข้าถึงก็ด้วยการ
บำเพ็ญตบะเพ่ือความรู้แจ้งเห็นจริงในพรหมัน หลังจากตายไปแล้วจึงจะสามารถดำเนินไปทางนี้ได้ ซึ่งเป็น
ทางอันเกษมโดยผ่านอากาศ พระจันทร์ พระอาทิตย์ สุดท้ายก็เข้าสู่โลกแห่งความเป็นเอกภาพกับพรหมัน 
ไม่ต้องกลับมาเวียนว่ายตายเกิดอีกต่อไป 
 2. ทางมืดหรือทางแห่งบิดร (ปิทฤยาน) ซึ่งเส้นทางแห่งบิดรนี้ เมื่อตายแล้วก็จะดำเนินไปตามทาง
มืดนี้ ซึ่งเป็นทางแห่งหมอกควัน เมื่ออยู่ในโลกแห่งบิดรสักระยะหนึ่งก็จะกลับมาเกิดในโลกมนุษย์อีก ถือ
กำเนิดในร่างกายมนุษย์บ้าง สัตว์บ้างหรือสิงสถิตอยู่ในพืชพันธุ์ธัญญาหารบ้าง สำหรับผู้ที่บำเพ็ญกุศลกรรม
หรือประกอบกรรมดีมามากพอ ก็จะถือกำเนิดเป็นมนุษย์ที่อยู่ในตระกูลวรรณะดี เช่น เกิดเป็นพราหมณ์  
กษัตริย์และแพศย์ สำหรับผู้ที่ประกอบกรรมชั่วไว้มาก ก็จะไปสู่ยมโลก เสวยความทุกข์ตามสภาพของ
กรรมที่ทำไว้ เมื่อสิ้นกรรมในยมโลกแล้วหากมาเกิดในโลกมนุษย์ก็จะเกิดในตระกูลต่ำ เช่น เกิดในตระกูล
ของวรรณะศูทร จัณฑาลหรือไปเกิดเป็นสัตว์เดรัจฉาน เช่น สุนัข หมู แมว แพะ แกะ ฯลฯ (ไวภพ กฤษณ
สุวรรณ, 2561 : 45) 
 อาตมัน (วิญญาณย่อย) วิญญาณแต่ละดวงเหล่านี้ เมื่อแยกออกมาจากพรหมันแล้ว ย่อมเข้าสิง
สถิตในสิ่งมีชีวิตรูปแบบต่างๆ กัน เช่น ในร่างกายมนุษย์ เทวดา สัตว์และพืช มีสภาพดีบ้าง เลวบ้าง สุดแต่
ผลของกรรมที่ได้ทำไว้ อาตมันเป็นจุดกำเนิดของอินทรีย์ ซึ่งอินทรีย์นี้เป็นส่วนประกอบของโลก คัมภีร์
อุปนิษัทกล่าวว่า มีอยู่ 3 ธาตุ คือ ไฟ น้ำและดิน ธรรมดาธาตุทั้ง 3 นี้ ธาตุแต่ละตัวทำให้เกิดธาตุขึ้นมา 3 
เท่า อินทรีย์ชีวิตจึงแบ่งออกเป็น 3 กลุ่ม คือ กลุ่มที่ 1 เกิดจากไข่ กลุ่มที่ 2 เกิดจากเชื้อสเปิร์ม กลุ่มที่ 3 
เกิดจากหน่อ ภายหลังมีเพ่ิมข้ึนมาอีกกลุ่มหนึ่งคือ กลุ่มท่ี 4 เกิดจากยาง 
 คัมภีร์ฤคเวท อธิบายว่า อาตมัน คือ ลมหายใจหรือแก่นแท้ แล้วค่อยๆ เปลี่ยนมาเป็นวิญญาณ
หรือตัวตน ซึ่งทำให้มีชีวิตอยู่ยืนยาวได้ตราบที่ยังมีลมหายใจอยู่ ซึ่งภายหลังได้เปลี่ยนเป็นความหมายใหม่ 
คือ ความรู้สึก จิตใจ วิญญาณและเจตภูติ (Chandradhar Sharma, 1964 : 17) 
 เป้าหมายสูงสุดของพราหมณ์-ฮินดู 
 ในคัมภีร์ฤคเวท จุดมุ่งหมายสูงสุดคือการมีอายุยืนยาวบนโลกและชีวิตในโลกสวรรค์ร่วมกับเทพ
เจ้าทั้งหลาย ในคัมภีร์พราหมณะกล่าวว่า บุคคลผู้ทําพิธีกรรมจะได้รับรางวัล คือการเข้าไปอยู่ร่วมกับเทพ
เจ้าทั้งหลาย ต่อมา เมื่อแนวคิดเรื่องพรหมันและอาตมันเป็นสิ่งเดียวกัน จุดหมายสูงสุดจึงเปลี่ยนมาเป็น
ความเป็นหนึ่งเดียวกับ อาตมัน ดังนั้น ทัศนะเรื่อง โมกษะ จึงหมายถึง สภาวะของการเป็นหนึ่งเดียว เป็น
นิรันดร์กับ ปรมาตมัน หรือ พรหมัน (S. Radhakrishnan, 1962 : 117) 
 เป้าหมายสูงสุดของพราหมณ์-ฮินดู คือ โมกษะ แปลว่า การหลุดพ้น การถูกปลดปล่อยจากเครื่อง
พันธนาการหรือความเป็นอิสระ หมายถึง การที่ชีวาตมันของแต่ละบุคคลรู้แจ้ง ปรมาตมัน หรือ พรหมัน 
และเข้าถึงความเป็นหนึ่งเดียวกับพรหมันหรือการที่อาตมัน (ชีวาตมัน) หลุดพ้นจากการผูกพันยึดติดกับ
ร่างกาย เป็นบ่อเกิดของความทุกข์ทั้งมวล เมื่ออาตมันรู้แจ้งตัวมันเองว่าเป็นสิ่งเดียวกับพรหมันแล้ว ก็จะ



96 
 

หมดความยึดมั่น ความคิดที่ว่ามันเป็นสิ่งเดียวกันกับร่างกาย การหลุดพ้นดังกล่าว เรียกว่า การบรรลุ
โมกษะ 
 โมกษะ คือ ธรรมชาติหรือสภาวะที่เป็นอมตะของอาตมันของแต่ละบุคคล เป็นการรู้แจ้งตนเอง
ของอาตมัน ไม่ใช่เป็นการรู้สิ่งอื่น แต่เป็นการรู้แจ้งความจริงที่มีอยู่แล้วและไม่เคยเปลี่ยนแปลงมาเป็น
เวลานานแล้ว ถูกแบ่งออกเป็น 2 ประเภท คือ ชีวันมุกติ ได้แก่ การหลุดพ้นของผู้ที่หลุดพ้นแล้ว แต่ยังมี
ชีวิตอยู่ เป็นการหลุดพ้นจากข้อผูกพันของความมีความเป็นที่ถูกปรุงแต่งขึ้น ร่างกายยังคงมีอยู่ต่อไป แต่
ไม่ได้รับผลกระทบจากการเปลี่ยนแปลงภายนอก วิเทหมุกติ ได้แก่ โมกษะของผู้มีร่างกายแตกดับ คือการ
หลุดพ้นหลังจากตายแล้วไม่มีรูปกายปรากฏ จัดเป็นการเข้าถึงความเป็นเอกภาพกับพรหมันอย่างแท้จริง 
 โมกษะ มีสภาวะเป็นอันเดียวกันกับ พรหมัน ดังนั้น สภาวะของโมกษะจึงเป็นสภาวะที่อยู่เหนือ
การเจริญและการเสื่อมของวัฏฏะ อยู่เหนือการเกิดและการตาย เป็นสภาวะที่ไม่มีความแตกต่างระหว่างผู้รู้
และสิ่งที่ถูกรู้ ไม่มีชีวาตมันและโลก เป็นสภาวะที่ทุกสิ่งทุกอย่างรวมเป็นหนึ่งเดียวกัน การอธิบายถึงสภาวะ
ของโมกษะจึงถูกอธิบายเป็น 2 ลักษณะ คือ ลักษณะลบหรือลักษณะปฏิเสธ ได้แก่ การอธิบายถึงโมกษะใน
ฐานะเป็นสิ่งที่ปราศจากการเกิด ตาย ความกลัว ความหิวกระหาย ปราศจากบุญและบาป ปราศจากการ
เปลี่ยนแปลง เป็นสิ่งที่อยู่เหนือหลักของเหตุและผล เป็นสภาวะที่ไม่สามารถบรรยายได้ด้วยคําพูด เป็น
สภาวะที่ไม่สามารถกําหนดคุณสมบัติได้และลักษณะบวก ได้แก่ การอธิบายถึงโมกษะในฐานะเป็นบรมสุข 
อานันทะ เป็นสภาวะของความยินดีและความปลาบปลื้มสูงสุด เป็นสภาวะที่สรรพสิ่งในฐานะสิ่งที่ถูกสร้าง
ขึ้นสูญสลายไป เป็นสภาวะที่ผู้รู้และสิ่งที่ถูกรู้รวมเป็นหนึ่งเดียวกัน ผลที่ได้รับจากภาวะดังกล่าวก็คือ อานัน
ทะหรือความสุขสูงสุด (พระมหารุ่ง สุขุมาโล (ละเอียด), 2556 : 152-153) 
 วิธีปฏิบัติเพื่อให้บรรลุโมกษะหรือภาวะแห่งพรหมัน ซึ่งเป็นภาวะแห่งความสุขนิรันดร มีวิธีการ
และหลักการปฏิบัติที่ประกอบด้วย 1) ทำลายอวิชชาให้หมดสิ้นไป ด้วยการเรียนพรหมวิทยา และ 2) การ
ปฏิบัติโยคะมรรค คือ (1) ชญาณโยคะ คือ ความรู้แจ้ง ความเข้าใจธรรมชาติของพระพรหมันซึ่งมีอยู่ในตน 
(2) กรรมโยคะ คือการปฏิบัติด้วยการประกอบการงานตามหน้าที่ (3) ภักติโยคะ คือ ความจงรักภักดีต่อ
พระเป็นเจ้า มอบกายถวายชีวิตต่อพระเป็นเจ้าโดยสิ้นเชิง (4) ราชโยคะ เป็นการปฏิบัติฝึกฝนจิตใจให้อยู่
ในอำนาจและให้จิตใจมีสติปัญญา เกิดความรู้แจ้งเห็นจริงใน อาตมัน ของสรรพสิ่งทั้งหลายว่าเป็นอันหนึ่ง
อันเดียวกับปฐมวิญญาณสากล หรือ ปรมาตมัน ผู้บรรลุโมกษะแล้วจะมีภาวะที่ประกอบคุณงามความดี มี
ความเสียสละเพื่อเพื่อนมนุษย์ด้วยการบริการรับใช้สังคม ซึ่งถือว่าเป็นการจงรักภักดีต่อ พระผู้เป็นเจ้า  
(พระสุขศรี สุขกาโม (สาลีลา), 2561 : 102) 
 สรุป ศาสนาพรามหณ์-ฮินดูใช้คัมภีร์พระเวทเป็นคัมภีร์ประจำศาสนา มี 4 พระเวท เรียกว่า ศรุติ 
คือ เป็นคัมภีร์ที่ฤาษีได้สดับมาด้วยปัญญา ไม่ปรากฏเบื้องต้นเบื้องปลาย เป็นความจริงที่เที่ยงแท้ ได้แก่ 
ฤคเวท ยชุรเวท สามเวท อถรรพเวทและคัมภีร์เวทางคศาสตร์กับคัมภีร์อื่นๆ เรียกว่า สัมฤติ คือ เป็นคัมภีร์
ที่พราหมณแ์ต่งข้ึนเอง โดยการคิดค้นขึ้นมาด้วยสติปัญญา ได้แก่ ธรรมศาสตร์ นีติศาสตร์ อิติหาสะ ปุราณะ 
อุปปุราณะ อุปเวท เป็นต้น ทั้งศรุติและสัมฤติ แบ่งออกเป็น 4 หมวด คือ สัมหิตา พราหมณะ อารัณยากะ
และอุปนิษัท 



97 
 

 หลักคำสอนสำคัญในคัมภีร์ของพราหมณ์-ฮินดู ประกอบด้วย 1) วรรณะ 4 ชั้นที่ต้องถืออย่าง
เคร่งครัด ได้แก่ (1) วรรณะพราหมณ์ (2) วรรณะกษัตริย์ (3) วรรณะไวศยะ และ (4) วรรณะศูทร 2) การ
ปฏิบัติตามหลักอาศรม 4 ได้แก่ (1) พรหมจารี วัยเรียน (2) คฤหัสถ์ วัยอยู่ครองเรือน (3) วนปรัสถ์ วัยหลีก
ไปอยู่ป่า และ (4) สันยาสี วันปรารถนาหาความหลุดพ้น 3) ธรรมสำคัญ 10 ประการที่วัยทั้งหลายต้อง
ปฏิบัติ เช่น ความพอใจในสิ่งที่ตนมีอยู่  ความอดทนโดยยึดหลักความเมตตากรุณาเป็นที่ตั้ง  การมีสติอยู่
เสมอ การไม่ลักขโมย การทำตนให้มีความบริสุทธิ์ การระงับอินทรีย์ การมีความรู้จักระเบียบวิธีการต่างๆ 
การมีความรู้เกี่ยวกับชีวะ มายา และพระพรหม การแสดงความซื่อสัตย์และการเอาชนะความโกรธ 4) 
หลักการบำเพ็ญตบะ 3 ประการ คือ การบำเพ็ญตบะทางกาย ได้แก่ บูชาเทพเจ้า อาจารย์ และนักปราชญ์ 
การมีความซื่อตรง การไม่เบียดเบียนตนเองและผู้อื่น เป็นต้น การบำเพ็ญตบะทางวาจา ได้แก่ การพูดคำ
สัตย์ พูดจาเป็นประโยชน์ เป็นต้น การบำเพ็ญตบะทางใจ ได้แก่ การเป็นผู้มีจิตใจอ่อนโยน การมีจิตใจสงบ
เยือกเย็น เป็นต้น 5) หลักปุรุษารถะ คือ หลักเป้าหมายของชีวิต 4 ขั้น ได้แก่ อรรถะ กามะ ธรรมะและ
โมกษะ 6) หลักจริยธรรม คือ การแสดงกิริยาอาการที่ดีงามทางกาย วาจาและใจ ได้แก่ สัจจะ ความจริง 
และอหิงสา การงดเว้นจากการเบียดเบียนทั้งทางตรงและทางอ้อม เป็นต้น 
 ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู มีความเชื่อเป็นบรรทัดฐานเกี่ยวโยงกับพิธีกรรม ประกอบด้วย 1) ตรีมูรติ 
คือมีความเชื่อถือในเทพเจ้า 3 องค์ ได้แก่ พระพรหม พระศิวะและพระนารายณ์ 2) เชื่อในพรหมลิขิต คือ
การเกิดตลอดถึงชะตาชีวิตมนุษย์และสัตว์ทั้งหลาย เนื่องมาจากพระพรหมเป็นผู้ลิขิต 3) เชื่อว่าอมตภาพ
ของวิญญาณ ว่าผ่านการเกิดและตายนับครั ้งไม่ถ้วน 4) เชื ่อว่าการอาบน้ำชำระกายในแม่น้ำคงคา 
ก่อให้เกิดความบริสุทธิ์ ช่วยล้างมลทินและบาปกรรมต่างๆ ได้ และ 5) เชื่อในกรรมและการเวียนว่ายตาย
เกิด 
 บุญและบาป เกิดจากการกระทำที่เรียกว่า กรรม ไม่ว่าจะเป็นกรรมดีหรือกรรมชั่ว ล้วนแล้วต้อง
ได้รับผลของกรรมนั้น ซึ่งบุญมี 2 ขั้น คือ ขั้นต้น ได้แก่ การประกอบพิธีบูชายัญ การบริจาคทาน การ
ช่วยเหลือผู้อื่น เป็นต้น เรียกว่าบุญขั้นต้น ส่วนขั้นสูง ได้แก่ การบำเพ็ญตบะ เป็นไปเพื่อบรรลุ โมกษะ 
เรียกว่า บุญขั้นสูง  
 การกระทำกรรมดีหรือกรรมชั่ว ย่อมส่งผลให้ไปเกิดในสวรรค์หรือนรก ผู้ทำกรรมดีย่อมไปเกิดใน
สวรรค์ ได้รับความสุขอันเกษมสรรค์ เมื่อลงมาเกิดในโลกมนุษย์ก็จะเกิดในวรรณะที่ดี เช่น วรรณะ
พราหมณ ์วรรณะกษัตริย์และวรรณะแพศย์ ส่วนผู้ทำกรรมชั่วย่อมไปเกิดในนรก เสวยความทุกข์ตามสภาพ
ของกรรมที่ได้ทำไว้ เมื่อมาเกิดในโลกอาจจะเป็นสัตว์เดรัจฉานหรือมนุษย์ก็ได้ แต่ถ้าเป็นมนุษย์ก็เกิดใน
วรรณะต่ำ เช่น วรรณะศูทรและจัณฑาล 
 การเกิดของมนุษย์ มีลักษณะเป็น มายา เกิดจากชีวาตมันหรืออาตมันประกอบด้วยความไม่รู้ ซึ่ง
ความไม่รู้นี้เป็นเหมือนม่านคอยปิดบังไม่ให้ตัวตนรู้ความจริง อาตมัน ทั้งหลายถือกำเนิดจาก พรหมัน เป็น
วิญญาณแห่งการเกิด ซึ่งเป็นไปตามพรหมลิขิต พรหมจะลิขิตชีวิตไปตามผลของกรรมที่มนุษย์หรือสัตว์นั้น
ได้กระทำไว้จากชาติก่อน อาตมันคือวิญญาณหรือดวงจิต เป็นจุดกำเนิดของอินทรีย์ ประกอบด้วย 3 ธาตุ 
คือ ไฟ น้ำและดิน อินทรีย์เหล่านี้จะเกิดเป็นชีวิต 3 กลุ่ม คือ เป็นไข่ เป็นเชื้อสเปิร์ม เป็นหน่อและเป็นยาง 



98 
 

แล้วค่อยๆ วิวัฒนาการเป็นร่างกาย ร่างใหม่ที่ชีวาตมันไปอาศัยนี้ จะดีหรือไม่ดี งามหรือไม่งาม ก็ข้ึนอยู่กับ
ผลของกรรม ที่เรียกว่า วิบากกรรม อวัยวะทุกอย่าง ความรู้ ผลแห่งการกระทำ ย่อมติดตามชีวาตมันไป
อาศัยในร่างกายใหม่ด้วย การเกิดที่กล่าวมานี้คือเป็นเรื่องที่สืบเนื่องมาจากผลของกรรมทั้งสิ้น 
 การเวียนว่ายตายเกิดนี้ ยุติลงได้ด้วยการบรรลุเข้าสู่โมกษะ ซึ่งเป็นเป้าหมายสูงสุดของพราหมณ์-
ฮินดู โมกษะ คือ สภาวะของการเป็นหนึ่งเดียวกับพรหมันชั่วนิรันดร์ คือการหลุดพ้นถูกปลดปล่อยจาก
เครื่องพันธนาการ เป็นอิสระ โมกษะเป็นการหลุดพ้นจากการผูกพันยึดติดกับร่างกายอันเป็นบ่อเกิดของ
ความทุกข์ทั้งมวล กรรมดีกรรมชั่วไม่มีผล ปราศจากการเกิดการตาย ปราศจากบุญและบาป เป็นบรมสุข 
เป็นสภาวะที่ผู้รู้และสิ ่งที่ถูกรู้รวมเป็นหนึ่งเดียว เป็นสุขสูงสุด ซึ่งวิธีปฏิบัติเพื่อให้เข้าถึงโมกษะ คือ การ
ทำลาย อวิชชา (ความไม่รู้) ให้หมดสิ้นไป การปฏิบัติโยคะมรรค ได้แก่ ชญาณโยคะ ความรู้แจ้ง กรรม
โยคะ การปฏิบัติบำเพ็ญเพียรหรือตบะ ภักติโยคะ ความจงรักภักดีต่อพระเป็นเจ้า ราชโยคะ การปฏิบัติ
ฝึกฝนจิตใจให้มีสติปัญญา เกิดความรู้แจ้งในอาตมันของสรรพสิ่งทั้งหลายว่าเป็นอันหนึ่งอันเดียวกับปฐม
วิญญาณสากล (ปรมาตมัน) จึงจะเรียกว่า เป็นการบรรลุโมกษะโดยแท้จริง 

 
3. คัมภีรแ์ละหลักค าสอนของศาสนาคริสต์ 
 ศาสนาคริสต์ นับถือคุณสมบัติของพระเจ้าเหมือนกันกับยิวทุกประการ แต่ได้ปรับปรุงหลักคำ
สอนต่างออกไปจากศาสดาโมเสส เชื่อในพระบุตรของพระเจ้าผู้ลงมาโปรดหรือไถ่บาปให้กับมวลมนุษยชาติ 
โดยมีคัมภีร์และหลักคำสอน ดังต่อไปนี้ 
 คัมภีร์ของศาสนาคริสต์ 
 ศาสนาคริสต์ ศรัทธาต่อพระคัมภีร์ไบเบิ้ลของยิว คือพันธสัญญาเดิมและพันธสัญญาใหม่ตามคำ
สอนของพระคริสต์ แบ่งออกเป็น 2 ส่วน ได้แก่ พระคัมภีร์เดิม (Old Testament) และ พระคัมภีร์ใหม่ 
(New Testament) ดังนี้ 
 1. พระคัมภีร์เดิม หรือ พันธสัญญาเดิม (คัมภีร์ของยิว) มีทั้งหมด 39 เล่ม มีผู้เขียนหลายคน พระ
คัมภีร์เดิมส่วนใหญ่เขียนเป็นภาษาฮีบรู ซึ่งเป็นภาษาที่คนอิสราเอลในสมัยโบราณใช้กัน มีอายุกว่า 3,500 
ปี โดยใช้เวลาในการเขียนตั้งแต่เล่มแรกถึงเล่มสุดท้ายประมาณ 1,000 ก่อน ค.ศ. โดยพระคัมภีร์เดิม แบ่ง
ออกเป็น 4 หมวดใหญ่ๆ คือ  
  1) หมวดกฎปฏิบัติ หรือ กฎของโมเสส ประกอบด้วย หนังสือ 5 เล่มแรก คือ ปฐมกาล 
อพยพ เลวีนิติ กันดารวิถีและเฉลยธรรมบัญญัติ  
  2) หมวดประวัติศาสตร์ ประกอบด้วย หนังสือโยชูวา ผู้วินิจฉัย นางรูธ ซามูเอล พงศ์
กษัตริย์ พงศาวดาร เอสรา เนหะมียาห์และเอสเธอร์  
  3) หมวดบทกวี ประกอบด้วย หนังสือโยบ สดุดี สุภาษิต ปัญญาจารย์และเพลงไพเราะ 
  4) หมวดผู้พูดแทนพระเจ้า ประกอบด้วย หนังสืออิสยาห์ เยเรมียาห์ เพลงคร่ำครวญ เอ
เสเคียล ดาเนียล โฮเชยา โยเอล อาโมส โอบาดียาห์ โยนา มีคาห์ นาฮูม ฮาบากุก เศฟันยาห์ ฮักกัย เศคาริ
ยาห์และมาลาคี (Bible League International, 2561 : 8) 



99 
 

 2. พระคัมภีร์ใหม่ หรือ พันธสัญญาใหม่ (คัมภีร์ของคริสต์) เขียนหลังจากพระเยซูคริสต์ได้
สิ้นพระชนม์แล้วประมาณ 100 ปี มีทั้งหมด 27 เล่ม มีผู้เขียนอย่างน้อย 8 คน พระคัมภีร์ใหม่เขียนเป็น
ภาษากรีก ซึ่งเป็นภาษาที่ใช้พูดกันอย่างแพร่หลายในสมัยนั้น โดยหนังสือพระคัมภีร์ใหม่ แบ่งออกเป็น 3 
หมวดใหญ่ๆ คือ  
  1) หมวดข่าวดี ว่าด้วยพระประวัติ ชีวิต บทเทศนาหรือคำสอน ของพระเยซูคริสต์ ซึ่งมี
ทั้งหมด 4 ฉบับ เรียกชื่อตามผู้เขียน ประกอบด้วย มัทธิว มาระโก ลูกาและยอห์น  
  2) หมวดจดหมาย ว่าด้วยพระบัญญัติหรือกิจการของอัครสาวก การประกาศศาสนา 
เรื่องราวของสังคม จดหมายของผู้นำ ความเชื่อของชาวยิว และกิจการต่างๆ ของสาวก ประกอบด้วย 
กิจการ โรม โครินธ์ กาลาเทีย เอเฟซัส ฟีลิปปี โคโลสี เธสะโลนิกา ทีโมธี ทิตัส ฟีเลโมน ฮีบรู ยากอบ เป
โตร ยอห์นและยูดา 
  3) หมวดหนังสือวิวรณ์ ว่าด้วยการเปิดเผยของพระยะโฮวาห์ กล่าวถึงอำนาจและ
คุณธรรมของพระผู้เจ้า กล่าวถึงอนาคตในลักษณะของการทำนายและให้กำลังใจ (ศรีคำ บัวโรย, 2544 : 
164) ประกอบด้วย วิวรณ์ ถือว่าหนังสือเล่มนี้เป็นวรรณกรรม ที่มุ่งสร้างศรัทธาให้ทำความดี เว้นการทำ
ความชั่ว (R. E. Van Voorst, 2003 : 68) 
 พระคัมภีร์ใหม่ เป็นการเริ่มต้นแผนงานที่พระเจ้าได้วางไว้ ที่ว่าจะให้ พระเมสสิยาห์ มาช่วยมนุษย์
ในโลกนี้ให้เป็นอิสระจากบาป พระเมสสิยาห์ก็คือ พระเยซูคริสต์ นั่นเอง (Bible League International, 
2561 : 11) 
 หลักค าสอนส าคัญของศาสนาคริสต์  
 หลักคำสอนของศาสนาคริสต์มุ่งเน้นธรรมจรรยามากกว่าพิธีกรรม พระเยซทูรงเป็นศาสดาที่ฉลาด
ในการปรับปรุงเพิ่มเติมคำสอนของยิวให้กว้างขวางออกไป มีหลักคำสอนดังนี้ 
 1. หลักความเชื่อของศาสนาคริสต์ 
 ศาสนาคริสต์ อาศัยศรัทธาในพระเจ้าอย่างแท้จริงเป็นเบื ้องต้น กล่าวถึงหลักศรัทธาว่าเป็น
จุดเริ่มต้นของการกระทำ การมีความศรัทธาอย่างแท้จริงในพระเจ้าทำให้เกิดความซาบซึ้ง ทำให้เข้าถึง
พระองค์ แต่ความศรัทธาต้องมาพร้อมกับการกระทำด้วย เพราะการกระทำนั้นเองจะทำให้ความเชื่อมี
ความสมบูรณ์ ยกตัวอย่างในสมัยโบราณอับราฮัมเชื่อพระเจ้า ความเชื่อของท่านก็ทำให้พระเจ้ายอมรับ
ท่าน ด้วยเหตุนี้ ฮับราฮัม จงึได้ชื่อว่าเป็นเพ่ือนของพระเจ้า คนที่พระเจ้าจะยอมรับนั้นจะต้องมีการกระทำ
ด้วย ไม่ใช่มีแต่ความเชื่อเพียงอย่างเดียวเท่านั้น (ยากอบ 2 : 1911) 
 ชาวคริสต์เชื่อว่า ในสมัยโบราณพระเจ้าได้พูดผ่านทางพวกผู้แทนพระองค์หลายท่าน ด้วยวิธีการที่
หลากหลาย แต่ในยุคสุดท้ายพระเจ้าพูดผ่านทางพระบุตร พระบุตรเป็นผู้ที่พระเจ้าแต่งตั้งให้รับทุกสิ่งทุก
อย่างเป็นมรดก พระเจ้าสร้างจักรวาลโดยผ่านทางพระบุตร พระบุตรสะท้อนให้เห็นถึงความยิ่งใหญ่ของ
พระเจ้า เป็นพิมพ์เดียวกับพระเจ้าทุกอย่าง พระบุตรใช้คำพูดอันทรงฤทธิ์ของพระองค์ค้ำจุนทุกสิ่งในโลกไว้ 
เมื่อพระบุตรล้างบาปให้มนุษย์เสร็จ พระองค์ได้นั่งลงทางขวามือของผู้ยิ่งใหญ่สูงสุดในสวรรค์  พระบุตรจึง
ยิ่งใหญ่กว่าพวกทูตสวรรค์มากมายนัก 



100 
 

 นอกจากนี้ ยังเชื่อว่าพระเยซูมีความยิ่งใหญ่กว่า โมเสส เพราะโมเสสนั้นซื่อสัตย์ในหน้าที่ทุกอย่าง
ในฐานะคนรับใช้ในครัวเรือนของพระเจ้า มีหน้าที่บอกให้คนรู้ถึงสิ่งที่พระเจ้าจะเปิดเผยในอนาคต แต่พระ
คริสต์ซื่อสัตย์ในฐานะที่เป็นบุตรที่อยู่เหนือครัวเรือนของพระเจ้า สาวกทั้งหลายของพระเยซูก็คือครัวเรือน
ของพระองค์ ดังนั้น พระเยซูจึงสมควรที่จะได้รับเกียรติมากกว่าโมเสส เหมือนกับคนที่สร้างบ้านได้รับ
เกียรติมากกว่าตัวบ้านเอง แน่นอนว่า บ้านทุกหลังจะต้องมีคนสร้าง แต่พระเจ้าเป็นผู้สร้างทุกสิ่งทุกอย่าง 
(ฮีบรู 1-3 : 1889-1892) 
 ชาวคริสต์เชื่อว่า หากได้ชำระล้างตนเองจากสิ่งที่ชั ่วร้ายแล้ว เขาจะเป็นคนของพระเจ ้า เป็น
ประโยชน์สำหรับเจ้าของ พร้อมสำหรับการงานที่ดีทุกอย่าง ให้วิ่งหนีจากราคะตัณหาของคนหนุ่มสาว ไล่
ตามสิ่งที่ถูกต้อง เช่น ความเชื่อ ความรักและสันติสุข ร่วมกับคนที่ร้องเรียกองค์เจ้าชีวิตด้วยใจที่สะอาด
บริสุทธิ์ อย่าไปยุ่งเกี่ยวกับการโต้เถียงที่เหลวไหลและโง่เขลา เพราะจะทำให้เกิดการทะเลาะวิวาท ต้องมี
ความสุภาพกับทุกคน ต้องสอนคนอื่นได ้ ต้องมีความอดทน ให้เชื่อในสิ่งที่ได้เรียนรู้และมั่นใจที่จะอุทิศ
ให้กับพระคริสต์กับพระเจ้า พระคัมภีร์จะทำให้คนฉลาด นำพาไปถึงความรอดเมื่อไว้วางใจในพระเยซู
คริสต์ เมื่อตายไปในขณะที่รักษาความเชื่อไว้ได้ รางวัลแห่งชัยชนะจะรออยู่ รางวัลนั้นก็คือการที่พระเจ้า
ยอมรับ องค์เจ้าชีวิตผู้พิพากษาที่ซื่อสัตย์จะมอบรางวัลให้กับทุกคน คือการไปสู่อาณาจักรของพระองค์ใน
สวรรค์อย่างปลอดภัยตลอดไป (2 ทิโมธี 3-4 : 1881-1883) 
 2. พระตรีเอกภาพ  
 เป็นเรื่องที่ยากยิ่งที่สติปัญญาและเหตุผลของมนุษย์จะเข้าใจว่า พระตรีเอกภาพหรือพระเจ้าหนึ่ง
เดียวมี 3 องค์ ความเชื่อดังกล่าวมาจากการเปิดเผยของพระเยซูคริสต์เอง ที่เชื่อกันว่าเป็นพระบุตรของ
พระยะโฮวาห์ ผู ้ทรงเป็นพระบิดาผู้ทรงสร้างจักรวาล โลก สรรพสิ่งและมนุษย์ พระตรีเอกภาพแบ่ง
ออกเป็น 3 คือ 
  1) พระบิดา คือ พระผู้สร้างจักรวาล สร้างโลก สร้างฟ้า สร้างดิน สร้างสรรพสิ่ง สร้าง
มนุษย์ เป็นผู้ให้กำเนิดแก่พืชพันธุ์ต่างๆ มวลมนุษย์และสัตว์ทั้งหลาย 
  2) พระบุตร คือ พระผู้ทรงบังเกิดขึ้นมาเพื่อไถ่กู้มนุษย์ให้หลุดพ้นจากบาปและความทุกข์
ลำบากท้ังปวง 
  3) พระจิต คือ พระวิญญาณบริสุทธิ์ของพระยะโฮวาห์ ผู้เสด็จมาประทับในจิตใจของผู้
เชื่อถือ เพื่อนำทางช่วยเหลือให้มนุษย์ไปสู่อาณาจักรขององค์เจ้าชีวิต (สวรรค์) (บุญมี แท่นแก้ว, 2548 : 
51) 
 3. ความรัก 
 หลักความรักเป็นแก่นคำสอนหรือกฎข้อสำคัญที่สุดของพระเยซูคริสต์ ซึ่งไม่เพียงแต่สอนอย่าง
เดียว แต่ให้ปฏิบัติดีให้เป็นตัวอย่างด้วย ศาสนาคริสต์ ถือว่าเป็นศาสนาแห่งความรัก โดยความรักแบ่ง
ออกเป็น 2 ประการ คือ ความรักต่อพระเจ้าและความรักต่อเพ่ือนมนุษย์ 
 ความรักต่อพระเจ้าเป็นข้อที่สำคัญที่สุด ดังที่พระเยซูกล่าวว่า “องค์เจ้าชีวิตพระเจ้าของเราเป็น
องค์เจ้าชีวิตแต่เพียงผู้เดียว ให้รักองค์เจ้าชีวิตพระเจ้าของเจ้าอย่างสุดใจ สุดจิต สุดความคิด และสุดก าลัง



101 
 

ของเจ้า” ข้อที่สำคัญรองลงมาคือความรักต่อเพื่อนมนุษย์ ดังที่พระเยซูกล่าวต่ออีกว่า “ให้รักเพ่ือนบ้าน
เหมือนรักตัวเอง” ประโยคสุดท้ายพระเยซูกล่าวว่า “ไม่มีกฎข้อไหนที่ยิ่งใหญ่ไปกว่าสองข้อนี้อีกแล้ว” 
(มาระโก 12 : 1611) 
 4. บัญญัติ 10 ประการ 
 พระเยซูคริสต์ นับถือในบัญญัติของพระยะโฮวาห์ที่เคยมอบให้กับศาสดาโมเสส ซึ่งพระองค์มอบ
ใหเ้พ่ือถ่ายทอดประกาศให้ชาวฮีบรูปฏิบัติตาม ดังนี้ 
  1) อย่านับถือพระเจ้าองค์อ่ืนนอกจากพระยะโฮวาห์ 
  2) อย่าทำรูปเคารพใดๆ ไม่ว่าจะเป็นรูปอะไรก็ตาม อย่ากราบไหว้บูชาหรือรับใช้สิ่งต่างๆ 
นอกจากพระยะโฮวาห์ 
  3) อย่าอ้างนามพระยะโฮวาห์เล่นๆ โดยไม่สมเหตุ 
  4) ให้รักษาวันหยุดทางศาสนา (สะบาโต) ไว้เป็นวันศักดิ์สิทธิ์ คือช่วงหกวันแรกของแต่ละ
อาทิตย์ก็ทำงานได้ตามปกติ พระเยซูถือว่าเป็นวันปลดปล่อยหรืออิสระ 
  5) ให้เคารพนับถือพ่อแม ่
  6) อย่าฆ่าคน คือ ใครทำต้องถูกลงโทษ เพราะแค่โกรธพี่น้องตัวเองก็ต้องถูกตัดสินว่าผิด
แล้ว คนที่ด่าว่าพี่น้องของตัวเองว่าปัญญาอ่อนบ้าง ไอ้โง่บ้าง คนนั้นจะต้องถูกสอบสวนในศาลสูงและเสี่ยง
ต่อบึงไฟนรกด้วย 
  7) อย่าเจ้าชู้ ล่วงประเวณีสามีภรรยาผู้อื่น กล่าวคือ แค่มองผู้หญิงแล้วเกิดความใคร่ ก็ถือ
ว่าได้เป็นชู้ทางใจแล้ว 
  8) อย่าขโมยทรัพย์สิน 
  9) อย่าพูดโกหก เป็นพยานเท็จ 
  10) อย่าโลภอยากได้เมีย อยากได้เงินทอง อยากได้ของหรืออะไรก็ตามที่เป็นของเพื่อน
มนุษย์ (เฉลยธรรมบัญญัติ 5 : 267) 
 มีการตีความบัญญัติบางประการ จากจดหมายของเปาโลว่า “อย่าคบคนที่ท าบาปทางเพศ หรือ
โลภ หรือขี้โกง หรือกราบไหว้บูชารูปเคารพ กฎเหล่านี้ตามความหมายที่แท้จริงใช้กับคนที่เรียกตัวเองว่า
เป็นพี่น้อง (ชาวคริสต์) แต่ยังคงท าบาปทางเพศ โลภ กราบไหว้รูปเคารพ ชอบใส่ร้ายป้ายสีผู้อื่น ขี้เมา และ
ขี้โกง อย่าเลย อย่ากินอย่าคบค้าสมาคมกับสาวกเหล่านี้เลย” (โครินธ์ 5 : 1804) 
 5. หลักค าสอนและหลักปฏิบัติ จากวจนะของพระคริสต์ ถ่ายทอดโดยมัทธิว 
  1) ห้ามสาบาน คือ อย่าสาบาน ไม่ต้องอ้างถึงสวรรค์ ไม่ต้องอ้างถึงโลกนี้ ไม่ต้องอ้างโดย
เอาหัวเป็นประกัน เพราะเส้นผมเส้นเดียวยังไม่มีปัญญาทำให้ขาวหรือดำได้เลย ถ้าใช่ก็บอกว่าใช่ ถ้าไม่ใช่ก็
บอกว่าไม่ใช่ 
  2) สามีภรรยาห้ามหย่าร้างกัน ดังคำที่พระเยซูกล่าวว่า “ชายแยกจากพ่อแม่ไปอยู่กับ
ภรรยา ทั้งสองจะกลายเป็นคนๆ เดียวกัน สิ่งนี้พระเจ้าได้ผูกพันเข้าด้วยกันแล้ว ก็อย่าให้ใครมาแยกออก” 
และพระคริสต์กล่าวอีกว่า “การที่โมเสสอนุญาตให้สามีภรรยาหย่ากันได้ เพราะจิตใจของคนขอนั้นมีแต่



102 
 

ความดื้อดึงไม่เชื่อฟังค าสอนของพระเจ้า ใครก็ตามท่ีหย่ากันแล้วไปแต่งงานใหม่ ก็ถือว่ามีชู้ นอกจากเขาจะ
หย่าเพราะฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งท าบาปทางเพศเท่านั้น” (มัทธิว 19 : 1565-1566) 
  3) จงรักศัตรู คือ ให้รักศัตรูและอธิษฐานเผื่อคนที่ข่มเหงเรา เราจะเป็นลูกที่แท้จริงของ
พระบิดาในสวรรค์ เพราะพระบิดาดีพร้อมขนาดไหน พวกเราก็ต้องดีพร้อมขนาดนั้นด้วย 
  4) การให้ทาน คือ อย่าทำความดีเพื่ออวดคนอื่น เวลาที่ช่วยเหลือคนจนก็อย่างไปทำ
เหมือนกับพวกหน้าไหว้หลังหลอก ให้ทำเป็นความลับ พระบิดาบนสวรรค์จะเห็นสิ่งที่เป็นความลับนี้และให้
รางวัลกับเรา 
  5) อย่าตัดสินคนอื่น เพราะเราตัดสินคนอื่นไว้เช่นไร พระเจ้าก็จะตัดสินเราอย่างนั้น เรา
ใช้วิธีอะไรตัดสินคนอ่ืน พระเจ้าก็จะใช้วิธีนั้นตัดสินเรา (มัทธิว 5-7 : 1539-1544)  
 6. หลักค าสอนและหลักปฏิบัติ จากวจนะของพระคริสต์ ถ่ายทอดโดยลูกา 
  1) อย่าคิดว่าตัวเองสำคัญกว่าคนอื่น กล่าวคือ คนที่ยกตัวเองจะต้องถูกกดลงและคนที่
ถ่อมตัวจะถูกยกข้ึน 
  2) อย่าโลภ คือการให้ระวังความโลภทุกชนิด เพราะชีวิตที่แท้จริงนั้นไม่ได้อยู่ที่การมี
ทรัพย์สมบัติมากมาย พระเจ้าถือว่าเป็นคนโง่ เพราะไม่รู้ว่าจะตายเมื่อใด เมื่อตายไปแล้วสมบัติเหล่านั้นก็
จะตกเป็นของคนอ่ืน 
  3) เตรียมพร้อมอยู่เสมอ กล่าวคือ อย่าหมกมุ่นอยู่แต่เรื่องการดื่มกิน หรือมัวแต่ห่วงกังวล
เกี่ยวกับชีวิตนี้ ต้องระวังตัวทุกเวลาและอธิษฐานให้ผ่านพ้นไปอย่างปลอดภัยจากสิ่งต่างๆ ที่จะเกิดขึ้น จะ
ได้สามารถยืนต่อหน้าบุตรมนุษย์ได ้
  4) ให้เป็นเหมือนคนรับใช้ คือ คนที่เป็นหัวหน้าควรจะเป็นเหมือนคนรับใช้ ทำตัวให้เป็น
ประโยชน์ต่อประชาชนเพื่อสังคม (ลูกา 12-22 : 1652-1673) 
 7. หลักค าสอนและหลักปฏิบัติที่พระเยซูคริสต์เน้นย้ าเสมอ 
  1) อย่าให้ความชั่วชนะเรา แต่ให้เอาชนะความชั่วด้วยความดี 
  2) รักคนอื่นด้วยความจริงใจ เกลียดสิ่งชั่วร้าย ยึดมั่นสิ่งที่ดี รักกันฉันพ่ีน้อง ให้เกียรติคน
อ่ืนมากกว่าตัวเอง มุ่งม่ันอย่าข้ีเกียจและเอาจริงเอาจังกับพระวิญญาณ รับใช้องค์เจ้าชีวิต 
  3) อย่าเป็นเหตุให้คนอ่ืนทำบาป ให้หยุดกล่าวโทษกัน จงตั้งใจว่าจะไม่เป็นต้นเหตุทำให้พี่
น้องสะดุดล้มไปทำบาป 
  4) ให้ยอมรับกันและกัน เหมือนกับที่พระคริสต์ยอมรับเรา เพ่ือพระเจ้าจะได้รับเกียรติ 
  5) ต้องมีความเชื่อเข้มแข็ง อดทนกับคนที่มีความเชื่ออ่อนแอ ไม่ควรทำตามใจตนเอง ให้
เอาใจใส่เพื่อนมนุษย์ เพ่ือเป็นประโยชน์และเสริมสร้างความเชื่อให้คนอ่ืนด้วย 
  6) ให้อภัยกับคนที่ทำผิดไปแล้ว การถูกลงโทษเป็นทุกข์พอแล้ว เราควรให้อภัยและให้
กำลังใจดีกว่า เพ่ือเขาจะได้ไม่จมอยู่ในความทุกข์นั้น 
  7) อย่าหยุดทำดี อย่าเพิ่งท้อแท้ในการทำดี เพราะเมื่อถึงเวลาที่เหมาะ เราก็จะได้เก็บ
เกี่ยวผลจากการทำดีนั้น เมื่อมีโอกาสก็ให้ทำดีกับทุกคน โดยเฉพาะอย่างยิ่งกับครอบครัวที่ไว้วางในพระเจ้า 



103 
 

  8) ช่วยเหลือกันและกัน ช่วยด้วยความสุภาพ ให้ระวังการล่อลวงให้หลงไปทำบาป ให้
แบ่งเบาภาระซึ่งกันและกัน ไม่ต้องไปเที่ยวเอาเปรียบกับคนอื่น ให้สำรวจการงานของตนเอง เมื่อทำอย่าง
นั้นได้ก็ถือว่าได้ทำตามกฎของพระคริสต์จริงๆ (Bible League International, 2561 : 1793-1842) 
 ทัศนะต่อเรื่องกรรมและกฎแห่งการตอบแทน 
 ศาสนาคริสต์ไม่เชื่อในเรื่องกรรม แต่เชื่อในคัมภีร์ไบเบิ้ลเท่านั้น ว่าเป็นบรรทัดฐานสูงสุด เพราะ
พระคริตธรรมคัมภีร์มีอำนาจและความจริงสูงสุดของพระเจ้าจารึกอยู่ พระคัมภีร์เท่านั้นที่ปลอดภัย เชื่อถือ
ได้ เป็นทางออกสำหรับความอยู่รอดต่อโลกนี้ ตามทัศนะของนิกายโรมันคาทอลิกเชื่อว่า พระธรรมคัมภีร์ 
ธรรมประเพณแีละพระศาสนจักร มีอำนาจเท่าเทียมกัน ส่วนนิกายโปรเตสแตนต์นั้นมีจุดยืนความเชื่อเดียว 
คือ พระธรรมคัมภีร์เท่านั้นเป็นบรรทัดฐานสูงสุดของชีวิต (พีรัชชัย แสนทวีเดช, 2564 : 6) 
 พระเยซูคริสต์มีฐานะเป็นพระบุตรของพระเจ้า เสด็จลงมายังโลกมนุษย์เพื่อไถ่บาปให้แก่มนุษย์ผู้
หลงผิด ให้กลับคืนไปหาพระเจ้าในสวรรค์เท่านั้น เดิมทีพระคริสต์ทรงมีธรรมชาติแท้จริงเป็นพระเจ้า แต่
เมื่อทรงบังเกิดเป็นมนุษย์ ก็ทรงทุกข์ทรมานเช่นมนุษย์ ทรงสิ้นพระชนม์บนไม้กางเขนเพื่อไถ่บาปให้แก่
มนุษย์ ซึ่งแสดงให้เห็นถึงความรัก ความเมตตาที่มีต่อมนุษย์ถึงกับเอาชีวิตเข้าแลก ซึ่งเป็นไปตามแผนการ
ของพระเจ้าที่ทรงมีพระประสงค์ให้มวลมนุษยชาติรอดพ้นความบาป มีชีวิตอย่างนิรันดร์ในอาณาจักรแห่ง
พระเจ้า (พระครูบวรสิกขการ (บุญเสริม ชนะฤทธิ์), 2547 : 125) 
 แม้ว่าศาสนาคริสต์จะไม่เชื่อเรื่องกรรมและการให้ผลของกรรมก็ตาม แต่สอนเรื่องกฎแห่งการตอบ
แทน ดังคำว่า “เมื่อท่านเข้าไปในบ้านหนึ่งบ้านใด จงพักอยู่ที่นั่น และออกเดินทางต่อไปจากที่นั่น ส าหรับ
ผู้ที่ไม่ต้อนรับท่าน เมื่อท่านออกจากเมืองนั้นก็จงสะบัดฝุ่นอย่าให้ติดเท้า เพ่ือเป็นพยานฟ้องเขาไว้” (ลูกา 8 
: 1640-1641) ซึ่งแปลความหมายได้ว่า การที่พระเยซูคริสต์สอนศิษย์อย่างนี้ เพื่อแสดงให้เห็นว่า เมื่อไป
อยู่ ณ ที่ใด เช่น ในครอบครัว ในบ้านหรือในเมืองใด ที่นั่นถือว่าสมควรได้รับพรให้มีสันติสุข เมื่อที่ไหนไม่
ต้อนรับก็แสดงว่าเขาไม่ศรัทธาในพระเจ้า ก็ให้ออกมาจากที่นั่น การสะบัดฝุ่นจากเท้าก็เพื่อแสดงให้เห็นว่า 
จะไม่รับผิดชอบอีกต่อไปแล้วในครอบครัวนั้น ไม่ว่าอะไรจะเกิดขึ้นในภายหน้าก็ตาม (พระครูบวรสิกขการ 
(บุญเสริม ชนะฤทธิ์), 2547 : 103) 
 บาปและการล้างบาป 
 ในพระคัมภีร์อธิบายลักษณะของบาป ว่ามีความเกี่ยวข้องกันระหว่างความสัมพันธ์ของมนุษย์กับ
พระเจ้า กล่าวคือ ชนชาติอิสราเอลละเมิดกฎบัญญัติของพระเจ้า โดยหันไปกราบไหว้บูชารูปเคารพ ดังนั้น 
การที่มนุษย์ละเลยในกฎที่พระเจ้าทรงบัญชาไว้หรือพฤติกรรมต่างๆ ที่ออกมาทางร่างกาย จิตใจและจิต
วิญญาณ อันเป็นเหตุให้พระเจ้าเสียพระทัย ถือเป็นบาปทั้งสิ ้น เพราะพระเจ้าทรงบริสุทธิ์  เที่ยงแท้ 
พระองค์จึงทรงรังเกียจต่อบาป 
 ในพระคัมภีร์เปิดเผยคำสอนเรื่องลักษณะของบาปไว้ 2 ประเภท ได้แก่ บาปกำเนิดและบาปที่เกิด
จากการประพฤติ ซึ่งในพระคัมภีร์ได้อธิบายไว้ ดังนี้ 
 
 



104 
 

 1. บาปก าเนิด 
 บาปกำเนิดได้ถือกำเนิดขึ้นเมื่อมนุษย์คู่แรก (อาดัมกับเอวา) ไม่เชื่อฟังพระเจ้า กล่าวคือ มาร
ซาตานมาล่อลวงเอวาในรูปของงู ให้กินผลไม้จากต้นไม้ที่พระเจ้าทรงห้าม แต่เอวาละเลยคำสั่งของพระเจ้า
โดยการฟังคำล่อลวงของงู และพวกเขาได้กินผลไม้นั้น หลังจากกินเข้าไปแล้วเขาทั้งสองล้มลงในความบาป
และความตายได้ครอบงำ ผลของความบาปจึงตกทอดมาสู่ลูกของเขา ทำให้ลูกฆ่ากันเอง ตลอดจนส่งผลไป
ถึงมวลมนุษย์ทุกชาติพันธุ์ เป็นเหตุให้มนุษย์ต้องพบเจ้ากับการเกิดและการตาย อันเนื่องมาจากบาปของ
อาดัมและเอวา 
 พระคัมภีร์ชี้ให้เห็นว่า มนุษย์ทุกคนจะต้องได้รับผลแห่งบาปที่อาดัมกับเอวาได้ก่อไว้ในสวนเอเดน
โดยไม่มีเงื่อนไขใดๆ และไม่มีการยกเว้นชาติศาสนาอื่นๆ แต่อย่างใด มนุษย์ทุกคนที่เกิดมาบนโลกนี้ จะไม่
สามารถหนีพ้นจากบาปตัวนี้ไปได้ ดังคำว่า “คนคนเดียวไม่เชื่อฟังพระเจ้า ก็ท าให้คนมากมายกลายเป็นคน
บาป” (โรม 6 : 1782) ทุกคนเกิดมาจึงต้องรับผลบาปนี้จากมนุษย์คู่แรกที่ไม่เชื่อฟังพระเจ้า ซึ่งเป็นบาปที่
ไม่เก่ียวข้องกับมนุษย์โดยตรง จนทำให้มนุษย์มีความตายครอบงำตลอดมา มนุษย์ก็ตกอยู่ในบาปอย่างเลี่ยง
ไม่ได้  
 ด้วยเหตุนี้ มนุษย์ทุกคนจึงมีบาปกำเนิดอยู่แล้วตั้งแต่อยู่ในครรภ์มารดา เพราะทุกคนถือกำเนิดมา
ในบาป และค่าจ้างของบาปคือความตาย ทั้งฝ่ายเนื้อหนัง จิตวิญญาณ แต่พระเมตตาล้นพ้นของพระเจ้า 
พระองค์ทรงมีแผนการสำหรับการไถ่มนุษย์ใด้พ้นจากบาปกำเนิดนี้ โดยการบังเกิดใหม่ในพระองค์ผ่านทาง
พิธีจุ่มน้ำ รับศีลล้างบาปในนามของพระบิดา พระบุตรและพระจิต ผู้ที่นับว่าเป็นผู้เชื่อและผ่านพิธีรับศีล
ล้างบาปมาแล้ว ถือว่าเป็นอิสระอย่างแท้จริงจากบาปดั้งเดิม ไม่จำเป็นต้องกลับไปหมกมุ่นอยู่ในวงจรบาป
ทั้งในอดีต ปัจจุบันและอนาคต (พีรัชชัย แสนทวีเดช, 2564 : 9) 
 2. บาปที่เกิดจากการประพฤติ 
 บาปประเภทนี้ เกิดจากการทำผิดต่อพระบัญญัติของพระเจ้า หรือการประพฤติที่ขัดต่อน้ำพระทัย
ของพระองค์ สามารถเกิดขึ้นได้กับผู้เชื่อทั้งก่อนและหลังการบังเกิดใหม่ในพิธีจุ่มน้ำมาแล้วด้วยเช่นกัน  ดัง
คำว่า “การหลงผิด การไม่ท าความดี การพูดหลอกลวงเต็มไปด้วยค าแช่งด่าและค าพูดขมขื่น การเดินไป
เข้าไปสู่เส้นทางฆ่าคน การไม่รู้จักทางแห่งสันติสุข การไม่ย าเกรงต่อพระเจ้า และหันหลังให้พระเจ้า พระ
เจ้าจะไม่ยอมรับแน่นอน” (โรม 3 : 1778) ความประพฤติเหล่านี้เป็นผลที่เรียกว่าบาปแห่งพฤติกรรมทั้งสิ้น 
 พระเยซูคริสต์ ทรงเน้นความผิดบาปที่เกิดจากภายในจิตใจมากกว่าบาปที่เกิดจากความประพฤติ
ภายนอก (ผิดต่อบัญญัติ 10 ประการ) เรื่องการเป็นชู้กับสามีภรรยาผู้อื่นเป็นบาป แต่พระเยซ ูสอนว่าบาป
เกิดขึ้นตั้งแต่เขามีจิตที่ปรารถนาความใคร่จากการมองแล้ว ทำให้เห็นว่าบาปที่เกิดจากการประพฤติตาม
พระคร ิสต ์ ไม ่ได ้เร ิ ่มท ี ่การลงม ือกระทำ แต่เร ิ ่มท ี ่ความคิดก่อนลงม ือกระทำ  (Bible League 
International, 2561 : 1540) 
 บาปแห่งการประพฤตินี้เกิดขึ้นได้กับทุกคน แต่ปริมาณของบาปจะมากหรือน้อยขึ้นอยู่กับตัว
ผู้กระทำ บาปตัวนี้สามารถแก้ไขได้โดยการ สารภาพบาป และ กลับใจใหม่ เพื่อขอการอภัยจากพระเจ้า 
มันจบลงที่โลกนี้เท่านั้น ไม่เกี่ยวข้องกับชาติก่อนหรือโลกหน้า เพราะทุกสิ่งครบบริบูรณ์ในพระเยซูคริสต์ 



105 
 

และบาปประเภทนี้จะติดตัวเราไปตลอดชีวิตจนกว่าเราจะตายจากโลกนี้ไป (พีรัชชัย แสนทวีเดช, 2564 : 
10) การสารภาพบาปไม่ใช่เป็นเสียงหรือคำพูดของมนุษย์ที่ได้พูดออกมา แต่เป็นพระวจนะของพระเจ้าผู้
ทรงยกความผิดบาป เป็นคำพูดในฐานะตัวแทนของพระเจ้าและโดยพระบัญชาของพระองค์ ไม่ควรบังคับ
ผู้ใดให้บรรยายชนิดบาปต่างๆ (พงษ์ศักดิ์ ลิ้มทองวิรัตน์, 2530 : 5) 
 สวรรค์และนรก 
 ศาสนาคริสต์ มีความเชื่อว่าชีวิตในโลกนี้มีเพียงครั้งเดียว เมื่อตายไปแล้วจะไปอยู่บนสวรรค์หรือ
นรกชั่วนิรันดร์ การปฏิบัติตามพระบัญญัติของพระเจ้าในโลกใบนี้ เป็นเหตุให้ไปสู่สวรรค์ ซึ่งนรกนั้นเต็มไป
ด้วยความทุกข์ทรมาน พระเยซูคริสต์จึงทรงสงสารในมนุษย์ไม่อยากให้ตกลงสู่นรก พระองค์จึงพยายาม
พร่ำสอนให้มนุษย์เชื่อในพระเจ้า ใครที่เชื่อพระองค์ก็จะรอดพ้นจากนรก เพราะเป็นพระประสงค์ของพระ
เจ้าเพื่อให้มนุษย์ทุกคนได้รับใช้พระองค์ในอาณาจักรแห่งพระเจ้า  
 พระเยซูคริสต์ได้เคยกล่าวไว้ว่า “สิทธิอ านาจทั้งหมดทั้งในสวรรค์และบนโลกนี้ ได้มอบไว้กับเรา
แล้ว ดังนั้นให้ออกไปท าให้คนทุกชาติมาเป็นศิษย์ของเรา ให้เขาเข้าพิธีจุ่มน้ า เพ่ือจะได้กลายเป็นของพระ
บิดา พระบุตร และพระวิญญาณบริสุทธิ์ สอนพวกเขาให้เชื่อฟังทุกสิ่งที่เราได้สั่งไว้ จ าไว้ว่า เราจะอยู่กับ
พวกคุณเสมอ จนกว่าจะสิ้นยุค” (มัทธิว 28 : 1587) 
 พระเยซูคริสต์ เป็นคนกลางสำหรับพันธสัญญาใหม่ ได้ถวายพระองค์เองเป็นเครื่องบูชาไถ่บาป
อย่างแท้จริง พระองค์สอนวิธีเข้าถึงสวรรค์ คือการปฏิบัติตามพระบัญญัติของพระเจ้า กตัญญูรู้คุณพระเจ้า 
นมัสการพระองค์อย่างเคารพยำเกรงในทางที่พระเจ้าชอบใจ  อย่าให้คำสอนแปลกปลอมนำพาให้หลงไป 
เพราะความเมตตากรุณาของพระเจ้านั้นดีอยู่แล้ว พระองค์เป็นพระเจ้าแห่งสันติสุข พระองคท์ำให้พระเยซู
ฟ้ืนจากความตาย เพราะได้สละเลือดของพระองค์เองเพ่ือทำสัญญาอันถาวร  
 สิ่งที่พระเยซูทำนั้น เพ่ือสอนให้สาวกของพระองค์ควรถวายเครื่องบูชาต่อพระเจ้าเสมอ เครื่องบูชา
นั้นคือคำสรรเสริญที่ออกมาจากปากที่ยกย่องพระองค์และอย่าลืมทำความดีแบ่งปันสิ่งของให้กับคนอื่น 
เพราะการทำอย่างนี้เป็นการถวายเครื่องบูชาต่อพระเจ้าจริงๆ เพื่อที่เราจะได้ไปสู่เมืองที่กำลังจะมาถึง ซึ่ง
เป็นอาณาจักรแห่งพระเจ้า นั่นคือสวรรค์อันเป็นนิรันดร์ (Bible League International, 2561 : 1906-
1908) 
 การก าเนิดของมนุษย์ 
 ปฐมกาลหรือจุดเริ่มต้นของทุกสิ่งทุกอย่าง ในพระคัมภีร์ เดิมได้กล่าวถึงพระเจ้าสร้างมนุษย์ขึ้นใน
วันที่ 6 ในพระคริสตธรรมคัมภีร์อธิบายไว้ว่า หนึ่งวันของพระเจ้าเท่ากับหลายพันปีในโลกมนุษย์ (สดุดี 90 
: 937) พระองค์สร้างมนุษย์ตามรูปแบบของพระองค์ มีลักษณะเหมือนพระองค์ พระองค์ต้องการมีสาย
สัมพันธ์ส่วนตัว พระองค์ทรงสร้างเป็นเพศชายและเพศหญิง ทรงให้ควบคุมโลกและปกครองสัตว์ป่าทุกตัว 
รวมทั้งสิ่งมีชีวิตทุกอย่างที่เคลื่อนไหวบนแผ่นดินโลก  
 พระเจ้าทรงสร้างมนุษย์จากการปั้นผู้ชายขึ้นจากผงดินบนพื้น พระองค์ปล่อยลมหายใจเข้าไปใน
จมูก เป็นลมหายใจแห่งชีวิตและชายนั้นก็มีชีวิตขึ้นมา พระองค์ทรงสร้างสวนแห่งหนึ่งขึ้นในเอเดนทางทิศ
ตะวันออก แล้วให้ชายผู้นั้นไปอยู่เพื่อดูแลเอาใจใส่สวนเอเดน ต่อมา พระองค์ได้สร้างผู้ช่วยคนหนึ่งที่



106 
 

เหมือนกับชายนั้น โดยเอากระดูกซี่โครงซี่หนึ่งของชายนั้นออกมาสร้างเป็นหญิงคนหนึ่ง แล้วเอานางไปอยู่
กับชายนั้น 
 ชายและหญิงได้ทำผิดสัญญาที่ให้ไว้กับพระยะโฮวาห์ จึงทำให้พระองค์สาปแช่งหญิงว่า “เราจะท า
ให้เจ้าต้องท างานอย่างหนัก เจ้าจะต้องตั้งท้องบ่อยๆ เจ้าจะต้องล าบากตอนมีท้อง และจะคลอดลูกด้วย
ความเจ็บปวด เจ้าจะอยากควบคุมสามีแต่สามีจะครอบง าเจ้า” พระองค์ก็สาปแช่งชายผู้คนนั้นว่า “เพราะ
เจ้าฟังเสียงเมียเจ้าและท าผิดสัญญาต่อเรา เราจะสาปแช่งผืนดิน เจ้าจะได้กินจากผืนดินนั้นก็ต่อเมื่อเจ้า
ท างานอย่างหนักทุกวันตลอดชั่วชีวิตของเจ้า แผ่นดินจะเกิดหนามและวัชพืชให้กับเจ้า เจ้าจะต้องล าบาก
อาบเหงื่อเพ่ือจะมีอาหารกิน จนกว่าเจ้าจะตายกลับไปสู่ดิน เพราะเจ้าถูกสร้างมาจากดิน” (ปฐมกาล 3 : 
5-6) 
 ชายคนนั้นคือ อาดัม อาดัมได้ตั้งชื่อให้หญิงคนนั้นว่า เอวา ซ่ึงจะเป็นแม่คนแรกของทุกคนที่จะมา
เกิด พระเจ้าสร้างโลกที่มหัศจรรย์เพื่อให้มนุษย์ดูแลและใช้มันอย่างมีความสุข แต่อาดัมกับเอวาไม่เชื่อฟัง
พระเจ้า ความตายจึงเข้ามาในโลก ความบาปทำลายของขวัญแห่งชีวิตที่พระเจ้าให้ แล้วมนุษย์ก็ทะเลาะ
กันเอง และทะเลาะกับพระเจ้าด้วย (ไบเบิ้ลลีคนานาชาติ, 2560 : 19) พระยะโฮวาห์จึงได้ขับไล่สามีภรรยา
ออกจากสวนเอเดน ให้ไปใช้ชีวิตในพื้นดินที่พระองค์ทรงสร้างไว้ ไม่นานนักอาดัมได้มีเพศสัมพันธ ์กับเอวา 
แล้วนางก็ตั้งท้องและคลอดลูกเกิดเป็นครอบครัวแรกของโลกขึ้น พระเจ้าทรงสร้างมนุษย์ให้เหมือนก ับ
พระองค์ ในวันที่สร้างอาดัมและเอวาขึ้น พระองค์ทรงอวยพรพวกเขาและเรียกพวกเขาว่า มนุษย์ ( ปฐม
กาล 3 : 7) 
 ชาวคริสต์จึงเชื่อว่า การที่มนุษย์ต้องเข้าพบกับการเกิดและการตาย เนื่องมาจากบาปที่อาดัมและ
เอวาที่ไม่ยอมเชื่อฟังพระเจ้า จึงเป็นเหตุให้บาปของอาดัมและเอวาได้ตกทอดมาสู่ลูกหลานรุ่นต่อๆ มา ดัง
คำว่า “พวกเจ้าต้องไม่กินผลไม้จากต้นที่อยู่กลางสวนนั้น อย่าแม้แต่จะแตะต้องมัน ไม่อย่างนั้นเจ้าจะตาย” 
(ปฐมกาล 3 : 4) เรื่องนี้ทำให้ชาวคริสต์รับรู้ได้ว่า พระเจ้ากำลังทดสอบและทำให้มนุษย์เห็นว่ามนุษย์เป็น
สัตว์โดยแท้ เพราะมนุษย์และสัตว์ที่มีลมหายใจเดียวกันต้องเผชิญกับความตายที่เหมือนกัน ทุกสิ่งทุกอย่าง
นั้นไม่เท่ียง ทั้งคู่ก็ต้องกลับไปเป็นดินเหมือนเดิม (ปัญญาจารย์ 4 : 1051) 
 ชาวคริสต์เชื่อมั่นว่า มนุษย์ทั้งโลกสืบเชื้อสายมาจากมนุษย์คู่เดียว คืออาดัมและเอวา พระเจ้าทรง
สร้างมนุษย์ขึ้นมาด้วยวิญญาณบริสุทธิ์และสมบูรณ์ พวกเขามีอารมณ์ความรู้สึก ความรัก สติปัญญา ความ
ยุติธรรม พระองค์ทรงประทับความรู้ให้ตั้งแตกแรกเกิด กล่าวคือ ถ้าบุคคลมีความภักดีต่อพระองค์ รักใน
พระองค์ พระองค์ย่อมประทานความรู้ให้ ความรู้บางอย่างต้องเกิดจากประสบการณ์ของตน เช่น อาศัย
การศึกษาเล่าเรียน อาศัยผัสสะการดู การอ่าน การสัมผัสและการฟัง แตไ่ด้ปฏิเสธทฤษฎีวิวัฒนาการอย่าง
ถึงท่ีสุด เพราะพระเจ้าทรงสร้างมนุษย์มาอย่างสมบูรณ์แบบไว้แล้ว (บุญมี แท่นแก้ว, 2548 : 50) 
 เป้าหมายสูงสุดของศาสนาคริสต์ 
 การเข้าสู่อาณาจักรของพระเจ้าหรือสวรรค์ คือเป้าหมายอันสูงสุดของคริสต์ ตามพระคัมภีร์เดิม
เชื่อกันว่า การนำประชากรที่พระเจ้าเลือกสรรนำออกจากอียิปต์ เพื่อมาสู่อาณาจักรที่อุดมสมบูรณ์กว่า 
และเพ่ือสร้างอาณาจักรที่ยิ่งใหญ่ ถือว่าเป็นการเข้าสู่อาณาจักรของพระเจ้าแล้ว 



107 
 

 แต่ในพระคัมภีร์ใหม่มีความเชื่อว่า อาณาจักรของพระเจ้าเป็นอาณาจักรแห่งจิตใจ ใครก็ตามที่มี
จิตใจบริสุทธิ์สะอาดก็เป็นบุตรของพระเจ้าได้ทั้งนั้น สามารถเป็นสมาชิกแห่งอาณาจักรของพระองค์ได้ เมื่อ
ครั้งที่พระเยซูคริสต์ถูกจับและถูกไต่สวนหน้าศาล พระองค์ตอบเขาว่า “อาณาจักรของเราไม่ใช่ในโลกนี้” 
(บุญมี แท่นแก้ว, 2548 : 52) 
 การได้เข้าไปอยู่กับพระคริสต์บนสวรรค์ ถือว่าเป็นการรับเกียรติพร้อมกับพระองค์ เมื่อตัวตนเก่า
ตายไปแล้ว ชีวิตใหม่ที่ได้รับนั้นจะถูกซ่อนอยู่กับพระคริสต์ผู้นั่งอยู่ทางขวามือของพระเจ้า การที่จะเข้าสู่
อาณาจักรพระเจ้าได้นั้น มนุษย์ต้องฆ่าความชั่วร้ายทุกอย่างที่มีอยู่ในตัวออกไป การมีบาปทางเพศ ความ
ไม่บริสุทธิ์ ราคะตัณหา ความฝักใฝ่ในเรื่องชั่วๆ การมักมากในกาม ซึ่งสิ่งเหล่านี้เท่ากับการกราบไหว้รูป
เคารพ มันจะนำมาซึ่งความโกรธของพระเจ้า  
 มนุษย์ต้องกำจัดสิ่งเหล่านี้ให้หมดไปจากชีวิต คือ ความโกรธ ความบ้าคลั่ง ความพยาบาท การใส่
ร้ายป้ายสีและการพูดลามก ให้สวมใส่คนใหม่ที่พระเจ้ากำลังสร้างขึ้นมาให้เป็นเหมือนกับพระผู้สร้างมาก
ขึ้นเรื่อยๆ จนกว่าจะรู้จักกับพระเจ้าเต็มที่ การเป็นคนใหม่นั้นไม่สำคัญว่าจะเป็นคนยิวหรือกรีก จะเข้าพิธี
ขลิบหรือไม่เข้าขลิบ จะเป็นพวกไพร่หรือคนไม่มีอารยธรรม จะเป็นทาสหรือเป็นไท แต่ที่สำคัญยิ่งกว่าทุก
สิ่งก็คือมนุษย์ทุกคนจะมีพระคริสต์และพระคริสต์นี่เองอยู่ในตัวทุกคน (โคโลสี 3 : 1861) 
 ผู้ที่ก่อร่างขึ้นบนรากฐานของหลักความเชื่ออันศักดิ์สิทธิ์ที่สุด และอธิษฐานด้วยความช่วยเหลือ
จากพระวิญญาณบริสุทธิ์ รักษาเนื้อรักษาตัวให้คงอยู่ในความรักของพระเจ้าในระหว่างที่รอพระเยซูคริสต์
องค์เจ้าชีวิต พระองค์จะเมตตากรุณาให้ผู้นั้นมีชีวิตกับพระเจ้าตลอดไป พระองค์คือพระเจ้าเพียงองค์เดียว
เท่านั้นเป็นพระผู้ช่วยให้รอด มนุษย์ต้องสรรเสริญพระองค์เพื่อความสุขในสวรรค์และโลกแห่งใหม่ (ยูดา 1 
: 1936-1937) 
 พระเจ้าจะทรงสร้างสวรรค์และโลกใหม่ เพราะสวรรค์และโลกแห่งแรกหายไปแล้ว ไม่มีทะเลอีก
ต่อไป มีแต่เมืองศักดิ์สิทธิ์ซึ่งก็คือเมืองเยรูซาเล็มแห่งใหม่ (นครฝ่ายจิตวิญญาณที่คนของพระเจ้าอาศัยอยู่) 
กำลังลงจากสวรรค์และมาจากพระเจ้า มีเสียงอันดังจากบัลลังก์ร้องออกมาว่า “บ้านของพระเจ้ามาอยู่กับ
มนุษย์แล้ว พวกมนุษย์จะเป็นของพระองค์ พระเจ้าจะเช็ดน้ าตาทุกหยดของมนุษย์ แล้วมนุษย์จะไม่มีวัน
ตาย ไม่มีความเศร้าโศก ไม่มีการร้องไห้หรือความเจ็บปวดอีกต่อไป เพราะสิ่งเก่าๆ ที่เคยเป็นมาได้ผ่านพ้น
ไปแล้ว” (โคโลสี 3 : 1962) 
 สรุป ศาสนาคริสต์เป็นศาสนาที่พัฒนาสืบเนื่องมาจากศาสนายิว นับถือพระยะโฮวาห์ว่าเป็นพระ
เจ้าเพียงองค์เดียวเหมือนกัน มีความเคารพนับถือต่อคัมภีร์ของยิว ที่เรียกกันทั่วไปว่า พันธสัญญาเดิม 
หรือ ไบเบิลเดิม ศาสนาคริสต์ได้เขียนเป็นคัมภีร์เฉพาะตนอีกเล่มหนึ่ง เรียกว่า พันธสัญญาใหม่ หรือ ไบ
เบิลใหม่ 
 คัมภีร์เดิมเขียนเป็นภาษาฮีบรูมีอายุราว 1,000 ปีก่อนคริสตศักราช ส่วนคัมภีร์ใหม่เขียนหลังจาก
พระเยซูคริสต์ได้สิ้นพระชนม์แล้วประมาณ 100 ปี มีผู้เขียนอย่างน้อย 8 คน ในพระคัมภีร์มีหลักคำสอนที่
ได้รับการสืบทอดโดยศิษย์ของพระเยซูคริสต์ เป็นคำสอนที่เน้นธรรมจรรยามากกว่า พิธีกรรม  



108 
 

 ศาสนาคริสต์ มีหลักคำสอนสำคัญ คือ การศรัทธาต่อพระเจ้าอย่างแท้จริง ถือว่าเป็นการเข้าถึง
พระเจ้า ซึ่งความศรัทธาต้องมาพร้อมกับการกระทำถึงจะเป็นความศรัทธาที่สมบูรณ์ ชาวคริสต์เชื่อว่าพระ
เยซูคริสต์คือพระบุตรของพระเจ้า มีหน้าที่ล้างบาปให้มนุษย์และค้ำจุนทุกสิ่งในโลกไว้ เชื่อว่าพระเยซูคริสต์
ยิ่งใหญ่กว่าโมเสส เพราะพระเยซูคริสต์ลงมาในฐานะเป็นบุตรของพระเจ้า ช่วยให้มนุษย์ชำระล้างตนเอง
จากสิ่งชั่วร้าย คือ ราคะ ตัณหา แล้วไล่ตามสิ่งที่ถูกต้อง คือ ความเชื่อ ความรักและสันติสุข เป็นสิ่งที่ทำให้
พระเจ้ายอมรับและพระองค์จะมอบรางวัลให้ ได้แก่ การไปสู่อาณาจักรของพระองค์หรือสวรรค์อย่าง
ปลอดภัยตลอดกาล 
 หลักความรักถือเป็นแก่นคำสอนสำคัญที่สุดของพระเยซูคริสต์ แบ่งออกเป็น 2 อย่าง คือ ความรัก
ต่อพระเจ้า ความรักต่อเพื่อนมนุษย์ ถึงแม้ศาสนาคริสต์ได้แยกจากศาสนาเดิม แต่ก็ยังถือว่าบัญญัติสิบ
ประการของโมเสสเป็นหลักปฏิบัติของชาวคริสต์เช่นกัน หลักคำสอนส่วนใหญ่เป็นคำสอนที่ได้รับการสืบ
ทอดโดยศิษย์คนสำคัญของพระเยซู เช่น มัทธิว ลูกา ซึ่งคำสอนที่พระเยซูเน้นย้ำ ได้แก่ การเอาชนะความ
ชั่วด้วยการทำดี การรักคนอื่นด้วยความจริงใจ การยึดมั่นต่อสิ่งที่ดี การให้เกียรติคนอื่นมากกว่าตัวเอง การ
หยุดกล่าวโทษกัน การให้ความยอมรับกันและกัน การมีความอดทดโดยไม่ทำตามใจตนเอง การให้อภัย ให้
กำลังใจในการทำความดีกับคนที่ทำผิด การช่วยเหลือซึ่งกันและกัน 
 ศาสนาคริสต์ ไม่เชื่อเรื่องกรรมและการให้ผลของกรรม แต่เชื่อในกฎแห่งการตอบแทน คือ การทำ
ดี การเชื่อในพระธรรมคัมภีร์ อันเป็นอำนาจและความจริงสูงสุดของพระเจ้า การเชื่อว่าพระบุตรของพระ
เจ้าเสด็จลงมายังโลกมนุษย์เป็นการไถ่บาปให้แก่มนุษย์ผู้หลงผิด ส่งผลให้บุคคลนั้นกลับคืนไปหาพระเจ้าใน
สวรรค์ อันเป็นอาณาจักรแห่งพระเจ้าเป็นการตอบแทน 
 ศาสนาคริสต์ เชื่อในบาป 2 ประการ ได้แก่ บาปกำเนิด ซึ่งเป็นบาปที่อาดัมกับเอวาได้ก่อไว้ใน
อดีตตกทอดมาสู่มนุษย์ทุกคนที่เกิดมาบนโลกใบนี้ ทำให้มีความตายครอบงำ เป็นบาปที่เลี่ยงไม่ได้ บาปที่
เกิดจากการประพฤติ เป็นบาปที่เกิดจากการทำผิดต่อพระบัญญัติของพระเจ้าหรือเกิดขึ้นจากภายในจิตใจ
และการกระทำ เช่น การคิดที่จะเป็นชู้กับสามีภรรยาผู้อื่น การกระทำชู้กับสามีภรรยาผู้อื่น ถือว่าเป็นบาป
ที่เกิดจากความประพฤติ ซึ่งบาปทั้งสองประการนี ้สามารถแก้ไขได้ด้วยการสารภาพและกลับใจใหม่ 
เพ่ือทีจ่ะได้รับการอภัยโทษจากพระเจ้า 
 ศาสนาคริสต์ เชื่อว่าชีวิตของมนุษย์มีเพียงครั้งเดียว เมื่อตายไปจะไปสู่สวรรค์หรือนรกชั่วนิรันดร์ 
ก็เพราะด้วยความรักต่อมนุษย์ของพระเจ้า พระองค์จึงส่งพระบุตรมาเพ่ือช่วยมวลมนุษย์ ด้วยการพร่ำสอน
ให้มนุษย์เชื่อในพระเจ้า การมีความกตัญญูรู้คุณพระเจ้า การนมัสการพระเจ้าอย่างเคารพยำเกรง ซึ่งเป็น
พระประสงค์ของพระเจ้า เพ่ือให้มนุษย์ทุกคนรอดพ้นจากนรก จะได้รับใช้พระเจ้าในสวรรค์ตลอดไป 
 ชาวคริสต์เชื่อมั่นว่า มนุษย์สืบเชื้อสายมาจากมนุษย์คู่เดียวกัน คือ อาดัมกับเอวา พระเจ้าทรง
สร้างมนุษย์ด้วยวิญญาณบริสุทธิ์และสมบูรณ์แล้ว ความรู้หรือประสบการณ์ต่างๆ เป็นสิ่งที่พระเจ้าทรง
ประทานมาอย่างสมบูรณ์แบบแล้ว ไม่ใช่เกิดจากการวิวัฒนาการ  
 เป้าหมายสูงสุดของชาวคริสต์ คือ การเข้าสู่อาณาจักรของพระเจ้าหรือสวรรค์ ในส่วนอาณาจักร
ของพระเจ้ามี 2 ลักษณะ คือ อาณาจักรในโลกมนุษย์ คือ การหลุดพ้นจากการถูกกดขี่ข่มเห่งแล้วพบกับ



109 
 

ความอุดมสมบูรณ์และสันติสุขในโลกมนุษย์หรือศาสนจักรนั่นเอง ลักษณะต่อมา อาณาจักรแห่งจิตใจ คือ 
สวรรค์ซึ่งมีบัลลังก์ของพระเจ้าอยู่ มนุษย์จะได้รับชีวิตใหม่เป็นสุขชั่วนิรันดร์ในโลกหลังความตาย 
  

4. คัมภีรแ์ละหลักค าสอนของศาสนาอิสลาม 
 ศาสนาอิสลาม มุ่งเน้นให้มุสลิมมีความศรัทธา อุทิศตนต่อพระประสงค์ขอพระผู้เป็นเจ้า พระองค์
ทรงมอบโองการให้แก่ นบ ีมุฮัมมัด นำไปประกาศให้ประชาชนทราบ สาวกของท่านก็ได้รวบรวมจดบันทึก
และท่องจำ ผ่านการตรวจทานทดสอบอยู่เสมอ อัลกุรอาน จึงอยู่ในสภาพที่สมบูรณ์ ไม่เคยถูกเปลี่ยนแปลง
หรือแก้ไขเลย คัมภีร์อัลกุรอานและหลักคำสอนในคัมภีร์ มีรายละเอียดดังต่อไปนี้ 
 คัมภีร์อัลกุรอาน 
 กุรอาน เป็นคัมภีร์หลักของศาสนาอิสลาม คัมภีร์นี้พระผู้เป็นเจ้า (อัลลอฮ์) ได้ทรงประทานแด่
ศาสดา นบี มุฮัมมัด ซึ่งชาวมุสลิมถือว่า นบี มุฮัมมัด เป็นศาสดาพยากรณ์ (ร่อซู้ล) คนสุดท้าย คัมภีร์นี้
เขียนด้วยภาษาอาหรับ ถือเป็นคัมภีร์สูงสุดที่ได้ประทานมาเพื่อยกเลิกคัมภีร์เก่าๆ ที่ ได้ถูกแก้ไขต่อเติม 
คัมภีร์นี้จะถูกประกาศใช้ต่อไปตราบจนถึงวันอวสานของโลก โดยไม่มีการเปลี่ยนแปลงและแก้ไข  
 ความมหัศจรรย์ของคัมภีร์กุรอานนั้น กล่าวกันว่าแม้จะมีโองการกว่า 6000 โองการ แต่ไม่มี
โองการที ่ขัดแย้งกันเลย คัมภีร์กุรอานทันสมัยอยู ่ตลอดกาลและได้เปิดเผยความลี ้ลับต่างๆ ทั ้งทาง
ภูมิศาสตร์และทางวิทยาศาสตร์ ซึ่งนักภูมิศาสตร์และนักวิทยาศาสตร์ได้ค้นพบในเวลาต่อมา คัมภีร์กุรอาน
ได้ให้หลักวิชาการต่างๆ ทั้งทางการแพทย์และทางสังคมวิทยาด้วย (นงเยาว์ ชาญณรงค์, 2549 : 398) 
 บทบัญญัติของคัมภีร์กุรอาน ได้สอนถึงการปฏิบัติตัวเพื่อการอยู่ร่วมกันของสังคมมนุษย์และ
พยากรณ์ล่างหน้าได้อย่างถูกต้องทุกอย่าง ยังได้เปิดเผยให้ความกระจ่างทางประวัติศาสตร์ ให้ความรู้ทาง
เศรษฐกิจ ครอบครัว มรดก การสาธารณสุข ซึ่งนอกจากกุรอานแล้วจะไม่มีคัมภีร์ใดๆ ที่จะบรรลุ เรื่องราว
เพียบพร้อมไปหมดดังเช่นที่ปรากฏในกุรอาน ทั้งๆ ที่เป็นคัมภีร์เก่าแก่นานถึง 1400 ปี ซึ่ งเกิดขึ้นในสมัยที่
มนุษย์ยังล้าหลังอยู่ 
 ความมหัศจรรย์ของกุรอานถือได้ว่า เป็นคำสอนอันยิ่งใหญ่ที่อัลลอฮ์ ได้ทรงประทานให้แก่ นบี 
มุฮัมมัด เพ่ือเป็นสิ่งที่ยืนยันว่าคัมภีร์กุรอานเป็นบทบัญญัติของพระผู้เป็นเจ้าอย่างแท้จริง 
 คัมภีร์กุรอาน ในปัจจุบันยังอยู่ครบถ้วนสมบูรณ์ตามต้นฉบับเดิม ไม่มีการแก้ไขเปลี่ยนแปลงใดๆ 
มีอรรถรสลึกซึ้งและมีความไพเราะ จนนักอักษรศาสตร์ภาษาอาหรับยอมจำนนต่อความมหัศจรรย์ ใน
อรรถรสของภาษา เพราะเชื่อกันว่าเป็นสิ่งที่มนุษย์ไม่สามารถประพันธ์เนื้อหาในพระคัมภีร์ขึ้นเองได้ (การีม 
อับดุลเลาะฮ์, ม.ป.ป. : 39-43) 
 นอกจากอัลกุรอานแล้ว ยังมีคัมภีร์รองลงมาที่ชาวมุสลิมใช้เป็นหลักปฏิบัติ คือ อัลฮะดีษ เป็น
โอวาทและจริยวัตรของ นบ ีมุฮัมมัด ซึ่งสาวกของท่านเป็นผู้รวบรวม มีเนื้อหาสรุปได้คือแสดงอุปนิสัยของ 
นบ ีมุฮัมมัด เพ่ือเป็นแบบอย่างแก่มุสลิม แสดงจรรยาบรรณตามหน้าที่ต่อบุคคลผู้ใกล้ชิด เช่น บิดามารดา 
ครูอาจารย์ มิตรสหายและแสดงมารยาททางสังคม เช่น การกิน การร่วมประชุม การเข้ามัสยิด ให้มีความ



110 
 

สำรวมตนเพื่อไม่ให้รับโทษทางศาสนา พัฒนาคุณธรรมให้เกิดขึ้น เพื่อที่จะได้รับพรจากพระผู้เป็นเจ้า 
(กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม, 2560 : 140) 
 หลักค าสอนส าคัญของศาสนาอิสลาม  
 หลักคำสอนของอิสลาม แบ่งออกเป็นหลักใหญ่ๆ ได้ 2 ประการ คือ หลักศรัทธา (รุกนอีมาน) คือ 
บทบัญญัติที่มุสลิมทุกคนจะต้องศรัทธายึดมั่นและหลักปฏิบัติ (รุกนอิสลาม) คือ บทบัญญัติที่มุสลิมทุกคน
จะต้องปฏิบัติตาม มีดังนี้ 
 1. หลักศรัทธา (รุกนอีมาน) 
 การศรัทธาคือการเชื่อมั่นด้วยจิตใจและกล่าวออกมาเป็นคำพูด ในหลักการของอิสลามนั้น มุสลิม
ทุกคนมีหน้าที่หลักสำคัญอยู่ 2 ประการ คือ 1) หน้าที่ต่อพระผู้เป็นเจ้าในฐานะบ่าวของพระองค์ และ 2) 
หน้าที่ต่อเพื่อนมนุษย์ คือ การประกอบการงานที่ดี ในกุรอานกล่าวควบกันเสมอๆ ว่า “บรรดาผู้ศรัทธา
และประกอบการดี” (วิโรจน์ นาคชาตรี, 2558 : 70) ความศรัทธาในพระผู้เป็นเจ้ามีความสำคัญในการ
ปฏิบัติงานต่อเพื่อนมนุษย์ คือ งานใดที่ไม่ได้วางรากฐานบนการศรัทธา งานนั้นจะเลื่อนเลย คือ ไม่รู้ว่าทำ
ไปทำไม ทำไปเพื่ออะไร หลักศรัทธาในอิสลามแบ่งออกได้ 6 ประการ คือ 
  1.1 ศรัทธาต่ออัลลอฮ์ 
 มุสลิม ต้องศรัทธาหรือเชื่อมั่นในสิ่งที่พ้นญาณวิสัยหรือสิ่งที่เร้นลับ ซึ่งอยู่นอกเหนือความนึกคิด
ของมนุษย์ที่จะรู้ได้ด้วยตนเอง เพราะพระองค์ทรงอยู่สูงเกินสภาวะทางรูปร่างหรือวัตถุ ซึ่งประสาทสัมผัส
ทั้ง 5 ของมนุษย์จะหยั่งถึงได้ แต่จะรู้ได้โดยผ่านทางนบีว่า อัลลอฮ์ เป็นผู้บัลดาล เป็นผู้สร้าง เป็นผู้มี
อำนาจการบริหารให้เกิดทุกๆ สรรพสิ่ง ทรงรอบรู้ในทุกๆ เรื่องที่ว่าเป็นผู้บันดาลเป็นผู้สร้าง เพราะทรง
สร้างสรรพสิ่งทั้งปวงตลอดทั่วพิภพและจักรวาลด้วยลำพังพระองค์เอง พระองค์เป็นผู้สร้างท้องฟ้าและใต้
มหาสมุทรทั้งพื้นดินและพื้นน้ำ ไม่มีสิ่งใดเลยที่จะไม่ถูกสร้างโดยพระองค์ ที่ว่าเป็นผู้มีอำนาจในการบริหาร
ทุกสรรพสิ่ง เพราะตลอดทั่วพิภพและจักรวาลที่มีอยู่  พระองค์เป็นผู้ควบคุมบริหาร พระองค์มีอำนาจ
ยิ่งใหญ่ มีความรู้สูงเลิศ มีเดชานุภาพเหนือสิ่งใดทั้งสิ้น ไม่มีสิ่งใดจะเทียมเท่าหรือเสมอเหมือนพระองค์ 
พระองค์มีพระนามมากมาย แต่ที่เรียกกันทั่วๆ ไป คือ อัลลอฮ ์
 คุณลักษณะ (ซิฟัต) ของอัลลอฮ์ที่ดีงามมี 100 ประการ คือพระองค์ทรงมีมาแต่ดั้งเดิม ทรงเป็นอยู่
ตลอดกาล ไม่ทรงเป็นพ่อแม่ใครและไม่เป็นลูกใคร ไม่ทรงสลาย ทรงเป็นอิสระจากการทำลายและการตาย 
พระองค์ทรงซ่อนเร้นอยู่พ้นญาณวิสัยของมนุษย์ ทรงเป็นเอกะ (มีพระองค์เดียว) ทรงเห็น ทรงรอบรู้ ทรง
ปรีชาญาณ ทรงบันดาลบริหาร ทรงเมตตาปราณี ทรงนิรโทษ (อภัยโทษ) เป็นต้น  
 ผู้ใดไม่เชื่อในคุณลักษณะของอัลลอฮ์ คือการไม่เคารพ แต่ไปเคารพสิ่งที่อัลลอฮ์สร้างเพ่ือรับใช้และ
อำนวยประโยชน์ให้แก่มนุษย์ ยกย่องบุคคลอื่นด้วยคุณใดคุณหนึ่งของอัลลอฮ์ เช่น การยกย่องบุคคลว่ารู้
อนาคต ซึ่งลักษณะการรอบรู้เป็นคุณลักษณะของอัลลอฮ์ การกระทำนั้นถือเป็น ชิริก (ตั้งภาคีเทียบเท่า
พระองค์) การทำชิริกถือว่าเป็นบาปอันหนักมาก เป็นความผิดที่อัลลอฮ์ไม่ทรงอภัย (วิโรจน์ นาคชาตรี, 
2558 : 75) โดยการทำชิริกมีอยู่ 4 ประเภท คือ  



111 
 

 1. การเคารพบูชาสิ่งอื่นนอกจากอัลลอฮ์ เช่น กราบไหว้ต้นไม้ ศาล ก้อนหิน ดวงตะวัน ดวงเดือน 
หลุมฝังศพ เทวดา นางฟ้า เชื่อว่ามนุษย์เป็นผู้วิเศษ ประเภทนี้เท่ากับปฏิเสธการมีพระเจ้าโดยสิ้นเชิง ผู้
ปฏิบัติเช่นนี้ ชื่อว่า กาฟิร 
 2. การตั้งภาคีเทียบเทียมพระองค์ เช่น การนับถือพระบิดา พระบุตร พระจิตหรือการถือว่ามีพระ
เจ้าองค์หนึ่งสร้างความดี อีกองค์หนึ่งสร้างความชั่ว ผู้ปฏิบัติเช่นนี้ ช่ือว่า มุชริก 
 3. การนับถือว่าคนบางคนเป็นพระเจ้า เช่น การนับถือคนบางคนอย่างงมงาย ไม่ว่าเขาจะถูกหรือ
ผิดก็เชื่อทุกสิ่งทุกอย่าง เรียกว่า นับถือคนเป็นพระเจ้า  
 4. การทำตามอารมณ์ต่ำ ถือว่าเป็นการทำชิริก เพราะการศรัทธาในอัลลอฮ์นั้นจะต้องหยั่งลึกใน
จิตใจ ผู ้ใดจะหันเห มีจิตใจคลอนแคลน ถือนั ่นก็ได้ ถือนี ่ด้วยก็ดี เหล่านี ้เป็นการทำผิดพระบัญญัติ
ของอัลลอฮ์ เพราะเท่ากับเอาอารมณ์ต่ำเป็นเกณฑ์ 
 การทำชิริกในข้อที่ 1 คือ การเคารพบูชารูปปั้น ต้นไม้ เทวดา ก้อนหิน หลุมศพ ฯลฯ เป็นที่ห้าม
เด็ดขาด เพราะเป็นการปฏิเสธอัลลอฮ์ มุสลิมจะกราบผู้ใด สิ่งใด รูปใดไม่ได้ อาทิ กราบศพไม่ได้ แม้แต่พ่อ
แม่ สามี ก็กราบไม่ได้หรือจะพูดจาถ่อมตนกับมนุษย์เกินไปก็ไม่ได้ เช่นคำว่า กราบ ขอบพระคุณ ก็พูดไม่ได้ 
เพราะเข้าข่ายการทำชิริกด้วยวาจา มุสลิมจะกราบได้เฉพาะ อัลลอฮ ์องค์เดียวเท่านั้น (มุนีเราะฮฺ บินตุ อับ
ดุลเฆาะฟูรฺ, 2525 : 19-28) 
  1.2 ศรัทธาต่อเทวทูต (มาลาอิกะฮ์) ของอัลลอฮ์ 
 มุสลิมต้องศรัทธาต่อเทวทูตของอัลลอฮ์ เพราะอัลลอฮ์ทรงสร้างเทวทูตขึ้นจากรัศมีแสง เป็นอรูป 
ไม่มีเพศ ไม่กินอาหาร มีจำนวนมากมาย ไม่มีผู้ใดรู้จำนวนที่แท้จริงของเทวทูตนอกจากพระองค์เท่านั้น 
เทวทูตมีร่างที่ละเอียด จำแลงร่างตามบัญชาของอัลลอฮ์ ไม่มีมนุษย์คนใดจะสามารถเห็นเทวทูตในสภาพ
เดิมได้ นอกจากบรรดาศาสดาพยากรณ์ (ร่อซู้ล) แต่มนุษย์จะสามารถเห็นเทวทูตได้ก็ต่อเมื่อเทวทูตจำแลง
เป็นรูปร่างต่างๆ เทวทูตได้รับบัญชาจากอัลลอฮ์ เทวทูตเป็นบ่าวของอัลลอฮ์ที่บำเพ็ญแต่ความดีอย่างเดียว 
ไม่กระทำความชั่วเลย เทวทูตมีหน้าที่ดูแลสวนสวรรค์ ต้อนรับผู้เข้าสวรรค์ ดูแลนรก เทวทูตอยู่ในที่
ปลอดภัย ณ บัลลังก์ของอัลลอฮ์ ไม่มีผู้ใดรู้กิจของพวกเขาได้ เทวทูตมีหน้าที่ปฏิบัติภาระกิจตามคำบัญชา
ของอัลลอฮ์ คือ 
 1. งานสำคัญของเทวทูต คือ การนำพระบัญชา (วะฮีย์) ของอัลลอฮ์มาประทานแก่บรรดาศาสดา
พยากรณ์ (ร่อซู้ล) 
 2. สนับสนุนบรรดาผู้ศรัทธา คือ เทวทูตมีหน้าที่ปลอบใจบรรดาศาสนทูต นบีและคนดีอื่นๆ ใน
ยามที่ผู้นั้นถูกทดลองด้วยความทุกข์ยาก 
 3. ไม่มีความคิดอิสระเหมือนมนุษย์ คือ เทวทูตจะปฏิบัติตามคำสั่งของอัลลอฮ์เท่านั้น มีหน้าที่
บริหารกิจการต่างๆ ตามพระบัญชาอยู่เนืองนิตย์ มีหน้าที่ปลิดวิญญาณของผู้ศรัทธาและผู้ปฏิเสธ 
 4. มีหน้าที่ลงโทษผู้กระทำการชั่ว คือ นอกจากปลอบใจบรรดาผู้ศรัทธาแล้ว เทวทูตมีหน้าที่
ลงโทษผู้กระทำความชั่วด้วย 



112 
 

 5. ขอไถ่โทษและขอพรเพื่อมนุษย์ คือ การขอไถ่โทษและขอพรของเทวทูตให้มนุษย์นั้นครอบคลุม
ทั ้งผู ้ปฏิเสธและผู้ศรัทธา เพราะความเมตตาของอัลลอฮ์นั้นครอบคลุมทุกแห่ง ซึ ่งแสดงถึงความรัก
ของอัลลอฮ์ที่ทรงมีต่อมนุษย์และเทวทูตทำตามบัญชาของพระองค์ 
 6. เทวทูตมีหน้าที่ในการบันทึกอันมีเกียรติ เช่น บันทึกการกระทำต่างๆ ของมนุษย์ โดยไม่มีสิ่งใด
ตกหล่นหรือเล็ดลอดไปได้ คือ การงานของมนุษย์ทุกคนจะถูกบันทึกไว้โดยเทวทูต ความดีความชั่วแม้เพียง
เล็กน้อยจากผลที่ได้กระทำไว้ มนุษย์จะได้เห็นในวันปรโลก (การีม อับดุลเลาะฮ์, ม.ป.ป. : 31-33) 
 เทวทูตแต่ละท่านมีนามและหน้าที่แตกต่างกัน ดังนี้  
 ญิบรีล มีหน้าที่สื่อโองการระหว่างพระผู้เป็นเจ้ากับศาสนทูต 
 มีกาอีล มีหน้าที่ควบคุมระบบธรรมชาติ และปัจจัยยังชีพของมนุษย์ 
 อิซรอฟีล มีหน้าที่เป่าสัญญาณให้วิญญาณมนุษย์กลับคืนสู่ร่าง เพื่อฟื้นคืนชีพขึ้นในวันปรโลกเพื่อ
ตัดสิน และเป่าสัญญาณดับสลายของโลกนี้ 
 ริฎวาน มีหน้าที่ดูแลสวรรค์ 
 มาลิก มีหน้าที่ดูแลนรก 
 รอกีบ มีหน้าที่บันทึกความดีของมนุษย์ 
 อะตีด มีหน้าที่บันทึกความชั่วของมนุษย์ 
 มุนกัร นะกีร มีหน้าที่สอบสวนความประพฤติของมนุษย์ภายหลังจากทีต่ายไปแล้ว 
 อิซรออีล มีหน้าที่เก็บชีวิตของมนุษย์ออกจากร่าง (กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม, 2554 : 
53) 
  1.3 ศรัทธาต่อคัมภีร์ของอัลลอฮ์ 
 ศาสนาอิสลามไม่ได้สอนให้ศรัทธาเฉพาะคัมภีร์อัลกุรอานเท่านั ้น แต่สอนให้ศรัทธาเชื่อมั่นใน
คัมภีร์ที่แท้จริงต่างๆ ทีอั่ลลอฮ์ทรงประทานต่อบรรดาศาสนทูตของพระองค์และนบีคนก่อนๆ ด้วย มีคัมภีร์
สำคัญ ดังนี้  
 1. คัมภีร์ที่ถูกประทานให้ นบีอิบรอฮีม (อับราฮัม) 
 2. คัมภีร์เตาร็อต (คัมภีร์พันธสัญญาเดิม) อัลลอฮ์ทรงประทานแก่ท่านนบีมูซา (ศาสดาโมเสส) 
เป็นภาษาฮีบรู เป็นหลักในการประพฤติตนและการศรัทธาที่ถูกต้องของประชากรในยุคนั้น คัมภีร์นี้ได้แจ้ง
ข่าวดีว่าจะมีศาสดาที่สืบเชื้อสายมาจากอิสมาอีล (ชาวอาหรับ) กำเนิดขึ้นมา เพื่อชี้แจงข้อปฏิบัติที่ถูกต้อง 
อันจะนำไปสู่ทางแห่งสันติสุข 
 3. คัมภีร์ซะบูร อัลลอฮ์ทรงประทานแก่ท่านนบีดาวูด (กษัตริย์ดาวิดแห่งอิสราเอล) เป็นภาษา
ก๊อบตี เป็นคำตักเตือน คำขอพร คำสรรเสริญและสุภาษิตต่างๆ คัมภีร์นี้ไม่มีข้อบัญญัติเกี่ยวกับวิธีปฏิบัติ 
เพราะท่านนบีดาวูดได้ถูกใช้ให้มาปฏิบัติตามคัมภีร์เตาร็อต 
 4. คัมภีร์อินญีล (คัมภีร์พันธสัญญาใหม่) อัลลอฮ์ทรงประทานแก่ นบ ีอีซา (เยซูคริสต์) เป็นภาษา
ซุรยานี มุสลิมถือว่าคัมภีร์ใหม่ของศาสนาคริสต์เป็นเล่มหนึ่งของอัลลอฮ์ ที่ได้ประทานให้แก่ นบี อีซา 
คัมภีร์นี้ได้ชี้ทางให้ไปสู่หนทางที่ถูกต้อง เรียกร้องมนุษย์ให้เชื่อว่า อัลลอฮ์ เป็นพระผู้เป็นเจ้าทีส่ร้างสรรพสิ่ง



113 
 

ทั้งปวง คัมภีร์นี ้ยังได้แจ้งว่าจะมีศาสดาอีกคนหนึ่งเกิดขึ้น ซึ่งเป็นศาสดาคนสุดท้ายก็คือ นบี มุฮัมมัด 
นั่นเอง (การีม อับดุลเลาะฮ์, ม.ป.ป. : 34-35) 
 แต่สำหรับคัมภีร์อินญีลของศาสนาคริสต์ นักปราชญ์ทางศาสนาอิสลามมีความเห็นว่า ได้ถูกแก้ไข 
เพราะมีการตั้งความเสมอเทียบเทียมกับอัลลอฮ์ กล่าวคือ พระผู้เป็นเจ้าแบ่งวิญญาณบริสุทธิ์มาเกิดเป็น
มนุษย์ คือ นบี อีซา เพื่อไถ่บาปให้ชาวโลกและเป็นพระบุตรของพระผู้เป็นเจ้า ที่เป็นเช่นนี้เพราะคัมภีร์
อินญีลได้ถูกรวบรวมและบันทึกขึ้นหลังจาก นบี อีซา ได้สิ้นพระชนม์ไปนับ 100 ปี จึงไม่ใช่คัมภีร์ฉบับที่
แท้จริงและไม่เป็นที่น่าเชื่อถือ (การีม อับดุลเลาะฮ์, ม.ป.ป. : 38) 
 คัมภีร์เหล่านี้เป็นบทบัญญัติที่ได้ประทานมาจากอัลลอฮ์ทั้งสิ้น แต่เนื่องด้วยคัมภีร์เหล่านี้ได้ถูก
แก้ไขหลังจากสิ้นศาสนทูต ฉะนั้น คัมภีร์เหล่านี้จึงไม่น่าเชื่อถือในรายละเอียดทั้งหมดได้ว่า เป็นบัญญัติของ
พระผู้เป็นเจ้า แต่ให้เชื่อเพียงหลักกว้างๆ ว่าคัมภีร์เหล่านี้เป็นบทบัญญัติของพระผู้เป็นเจ้าเช่นเดียวกัน ใน
บรรดาคัมภีร์ทั้งหมด อัลกุรอานเป็นคัมภีร์ฉบับสุดท้ายที่ประมวลหลักการต่างๆ ไว้ครอบถ้วยสมบ ูรณ์โดย
ไม่ได้มีการแต่งเติมแก้ไขหรือดัดแปลงแต่ประการใด นอกจากนี้ได้ยืนยันความถูกต้องของคัมภีร์ก่อนๆ ไว้
ด้วย (มุนีเราะฮฺ บินตุ อับดุลเฆาะฟูรฺ, 2525 : 31) 
  1.4 ศรัทธาต่อศาสนทูต (ร่อซู้ล) ของอัลลอฮ์ 
 มุสลิมต้องเชื่อในศาสนทูตของอัลลอฮ์ ศาสนทูต หมายถึง ผู้แทนของอัลลอฮ์ คือ มนุษย์เพศชายที่
ฉลาดและเป็นคนดีมีคุณธรรม ซึ่งอัลลอฮ์ได้ทรงแต่งตั้งให้ทำหน้าที่แนะนำสั่งสอนมนุษย์ ให้ประกอบแต่
ความด ีละเว้นการทำชั่ว ศาสนทูตจะแจ้งให้มนุษย์รู้ถึงผลตอบแทนที่จะได้รับจากการทำความดี รวมทั้งผล
สนองที่จะลงโทษแก่ผู้กระทำความชั่ว ศาสนทูตคนแรกมีนามว่า อาดัม คนสุดท้ายมีนามว่า มุฮัมมัด 
 ต้องเข้าใจก่อนว่า ศาสนาทูต คือ มนุษย์ที่ได้รับโองการจากอัลลอฮ์ให้นำบทบัญญัติมาเผยแผ่แก่
ปวงมนุษย์ทั่วไป ส่วน นบี คือ มนุษย์ที่ได้รับโองการจากอัลลอฮ์มา เพื่อนำไปปฏิบัติเป็นการเฉพาะตัวเอง 
ไม่มีหน้าที่เผยแผ่ต่อบุคคลทั่วไป ทั้งนบีและศาสนทูตต่างได้รับโองการจากอัลลอฮ์เหมือนกัน ดังนั้น ศาสน
ทูตทุกคนจึงเป็นนบีด้วย แต่นบีบางคนอาจไม่ได้เป็นศาสนทูตก็ได้ 
 รายชื่อของศาสนทูตที่ปรากฏอยู่ในอัลกุรอาน มีจำนวน 25 ท่าน ซึ่งมุสลิมทุกคนต้องเชื่อว่าเป็น 
ศาสนทูตของอัลลอฮ์ ได้แก่ นบี อาดัม นบี อิดริส นบี นูฮ์ (โนอาห์) นบี ฮูด นบี ซอลิห์ นบี อิบราฮีม (อับ
ราฮัม) นบี อิสมาอีล นบี ลูต นบี อิสฮัก (อิสอัค) นบี ยะกู๊บ (ยาโคบ) นบี ยูซูฟ (โยเซฟ) นบี อัยยูบ นบี 
ชุอัยบ์ นบ ีมูซา (โมเสส) นบ ีฮารูน (อาโรน) นบ ีซุ้ลกิฟลี่ นบ ีดาวูด (ดาวิด) นบ ีสุลัยมาน (โซโลมอน) นบี 
อิลยาส นบี อัลย่าซะอ์ นบี ยูนุส นบี ซะการียา นบี ยะฮ์ยา นบี อีซา (เยซู) และนบี มุฮัมมัด ซึ่งเป็นศาสน
ทูตคนสุดท้าย (การีม อับดุลเลาะฮ์, ม.ป.ป. : 46) 
  1.5 ศรัทธาวันสุดท้ายหรือวันสิ้นโลกหรือวันปรโลก (กิยามะฮ์) 
 มุสลิมต้องเชื่อว่า มนุษย์ไม่มีการเวียนว่ายตายเกิด แต่ชีวิตแบ่งออกเป็น 3 ชั้น คือ 1) ชีวิตในโลกนี้ 
2) ชีวิตในโลกกึ่งกลาง (บัรซัค) หลังจากท่ีตายไปแล้ว และ 3) ชีวิตที่ถูกทำให้ฟ้ืนคืนชีพขึ้นอีกครั้งหนึ่งในวัน
สุดท้ายหรือวันสิ้นโลก เพื่อที่อัลลอฮ์จะทรงทำการตัดสินพิพากษาการกระทำทุกอย่างในโลกนี้ ถ้าผู้ใด



114 
 

ศรัทธาและประกอบการดี ผู้นั้นก็จะได้เข้าสวนสวรรค์ เป็นการตอบแทน ถ้าผู้ใดทำชั่วก็จะเริ่มถูกลงโทษ
ตั้งแต่อยู่ในโลกกึ่งกลางและต้องถูกลงโทษในนรกในวันตัดสินด้วย 
 ซึ่งไม่มีใครรู้ว่าวันสุดท้ายจะเกิดขึ้นเมื่อใด แต่อัลลอฮ์ได้ทรงบอกลักษณะต่างๆ ของวันนั้น เช่น 
เป็นวันซึ่งเครื่องเป่าจะถูกเป่า วันซึ่งความเป็นจริงของพวกเขาจะอำนวยประโยชน์แก่ผู้สัตย์จริง วันซึ่ง
ทรัพย์สินและลูกๆ จะไม่อำนวยคุณใดๆ วันซึ่งท้องฟ้าจะแตก มนุษย์จะถูกให้ออกมาจากสุ สานของเขา
เหมือนพวกเขาเป็นตั๊กแตนที่บินกระจายว่อน เป็นวันที่มนุษย์จะยืนเบื้องหน้าพระผู้อภิบาลแห่งสากลโลก 
(มุนีเราะฮฺ บินตุ อับดุลเฆาะฟูรฺ, 2525 : 34-35) 
  1.6 ศรัทธาต่อกฎแห่งการก าหนดสภาวะจากอัลลอฮ์ 
 ในอัลกุรอานไม่ได้กล่าวถึงกฎแห่งการกำหนดสภาวะว่าอยู่ในหลักการศรัทธา แต่มีคำบอกเล่าถึง
โอวาทของ นบ ีมุฮัมมัด อัลกุรอานได้กล่าวถึงเรื่องนี้ซ้ำบ่อยๆ ดังคำว่า “แท้จริงทุกๆ สิ่งนั้นเราสร้างมันตาม
สัดส่วนและกิจการของเรา (ในการสร้าง) นั้นเพียง (บัญชา) ครั้งเดียว คล้ายกับชั่วพริบตาเดียว” (อัลกุ
รอานแปล, 54 : 49-50) และคำว่า “พระองค์คือ ผู้ที่ทรงบังเกิดพวกเจ้าจากดิน แล้วได้ทรงก าหนดเวลา
แห่งความตายไว้และก าหนดที่ถูกระบุไว้อีกก าหนดหนึ่งนั้น อยู่ที่พระองค์” (อัลกุรอานแปล, 6 : 2) 
 ดังนั้น มุสลิมต้องศรัทธาต่อกำหนดของอัลลอฮ์ คือ เชื่อว่าทุกสิ่งทุกอย่างที่มีการอุบัติขึ ้นทั่ว
จักรวาล การโคจรของดวงอาทิตย์ ดวงจันทร์ โลกและดวงดาวต่างๆ การหมุนเวียนของฤดู การผันแปรของ
ดินฟ้าอากาศจนเกิดพายุหรืออุทกภัยต่างๆ ตลอดจนการถือกำเนิดและการตายของมนุษย์หรือสัตว์ มี
หน้าตารูปร่างอย่างไร จะหูหนวกตาบอดเป็นใบ้หรือไม่ รวมไปถึงการทำดี ทำชั่ว ความมีความจน โชคดี
โชคร้าย ความทุกข์ ความสุข ความโง่ ความฉลาด การทุพลภาพและการเจ็บป่วยไข้ สิ่งต่างๆ เหล่านี้ ล้วน
เป็นกำหนดหรือบันดาลของอัลลอฮ์ทั้งสิ้น (การีม อับดุลเลาะฮ์, ม.ป.ป. : 72-73) 
 2. หลักการปฏิบัติ (รุกนอิสลาม) 
 ศาสนาอิสลาม ได้กำหนดให้มนุษย์มีสิทธิ์เท่าเทียมเป็นพี่น้องกัน ไม่มีระบบศักดินา ไม่มีระบบสงฆ์ 
ไม่มีการมอบหน้าที่ให้ผู้หนึ่งผู้ใดเป็นผู้สืบศาสนา แต่มุสลิมทุกคนมีหน้าที่ที่จะต้องเรียนรู้ศาสนาของตน 
พร้อมที่จะเผยแผ่สู่ผู้อื่นและต้องปฏิบัติตามหลักของศาสนา มีจุดมุ่งหมาย 2 ประการ คือ เพื่อพระผู้เป็น
เจ้าหรือความสันติสุขจากพระผู้เป็นเจ้าและเพ่ือมนุษยชาติ ซึ่งมีหลักปฏิบัติอยู่ 5 ประการ ดังนี้ 
  2.1 ต้องกล่าวปฏิญาณหรือยืนยันด้วยวาจา 
 การกล่าวคำปฏิญาณเป็นการแสดงออกถึงความเป็น มุสลิม เท่ากับว่าผู้กล่าวได้ให้คำสัตย์ว่าจะ
ปฏิบัติตามพันธสัญญาต่างๆ ที่อัลลอฮ์ทรงใช้และคำสอนที่ นบี มุฮัมมัด ได้สั่งสอนจะไม่ออกนอกแนวทาง
ดังกล่าวเด็ดขาด ดังคำว่า “จงกล่าวเถิด (มุฮัมมัด) ว่าหากพวกท่านรกัอัลลอฮ์ ก็จงปฏิบัติตามฉัน อัลลอฮ์ก็
จะทรงรักพวกท่านและจะทรงอภัยให้แก่พวกท่านซึ่งโทษทั้งหลายของพวกท่านและอัลลอฮ์นั้นเป็นผู้ทรง
อภัยโทษ ผู้ทรงเมตตาเสมอ” (อัลกุรอานแปล, 3 : 31)  
 คำปฏิญาณด้วยวาจา เรียกว่า ก้าลี่มะฮ์ซ่าฮาดะฮ ์โดยกล่าวว่า “อัซฮ่าดู้ อันลาอ้ีลาฮ่า อ้ิลลั้ลลอฮู่ 
ว่าอัซฮ่าดู้ อันน่ามู่ฮัมม่าดั้ร ร่อซูลุ้ลลอฮ่ี” แปลว่า ข้าพเจ้าขอปฏิญาณว่า แท้จริงไม่มีพระเจ้าอื่นใด เว้น
แต่อัลลอฮ์องค์เดียวและข้าพเจ้าขอปฏิญาณว่า แท้จริง นบี มุฮัมมัด เป็นร่อซู้ลของอัลลอฮ์ 



115 
 

 การกล่าวคำปฏิญาณตนนี้ จะต้องกล่าวเป็นภาษาอาหรับ ตามแต่ความสามารถที่จะพยายาม
กระทำได้ ข้อสำคัญที่สุดจะต้องเข้าใจความหมายของคำปฏิญาณที่กล่าวนี้ด้วย (การีม อับดุลเลาะฮ์, 
ม.ป.ป. : 83-84) 
  2.2 การด ารงละหมาด (นมาซ) 
 มุสลิมทุกคนต้องปฏิบัติละหมาดวันละ 5 เวลา คือ เวลาเช้าก่อนตะวันขึ้น (ศุบห์) บ่าย (ซุฮร์) เย็น 
(อัศร์) ค่ำ (มัฆริบ) และกลางคืน (อิชาอ์) ผู้ใหญ่ต้องเริ่มฝึกให้เด็กละหมาดตั้งแต่อายุ 7 ขวบ เมื่อถึงอายุ 10 
ขวบต้องละหมาดให้ครบเวลา การละหมาดเป็นการแสดงความเคารพภักดีต่อพระผู้เป็นเจ้า เป็นการสร้าง
สายสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับพระผู้เป็นเจ้า เป็นการขอพรให้อยู่ในทางอันเที่ยงธรรมของพระองค์  
 การมอบตนเองยังพระประสงค์ของอัลลอฮ์ด้วยการละหมาดวันละ 5 เวลา ย่อมจะขัดเกลากิเลสที่
อยู่ในจิตใจให้สะอาดได้ ดังคำว่า “จงด ารงการละหมาด (เพราะ) แท้จริงการละหมาด นั้นจะยับยั้งการท า
ลามกและความชั่วและการร าลึกถึงอัลลอฮ์นั้นยิ่งใหญ่มากและอัลลอฮ์ทรงรอบรู้สิ่งที่พวกเจ้ากระท า” (อัล
กุรอานแปล, 29 : 45) 
 การละหมาดมีความสำคัญมาก เพราะเป็นการแสดงความเคารพภักดีต่ออัลลอฮ์ เป็นหลักสำคัญ
มากที่สุดของศาสนาอิสลาม เป็นการปฏิบัติหน้าที่ที่มีต่อพระผู้เป็นเจ้า มุสลิมถือว่าการละเลยต่อการ
ละหมาด ทำให้การดำเนินชีวิตแบบอิสลามไม่เกิดขึ้น เป็นการเปิดโอกาสให้มาร (ชัยฎอน) เข้าครอบงำ ทำ
ให้มารมาบงการชีวิตทุกอย่างได้ การละหมาดเป็นสิ่งจำเป็นที่จะทำให้ผู้ยืนยันต่อพระผู้เป็นเจ้าว่า  ยังคง
เป็นมุสลิมที่สมบูรณ์และยังเป็นสิ่งแรกที่ประชาชาติของ นบี มุฮัมมัด จะถูกสอบสวนในวันสุดท้ายหรือวัน
ปรโลกด้วย (มุนีเราะฮฺ บินตุ อับดุลเฆาะฟูรฺ, 2525 : 44-45) 
  2.3 การบริจาคบังคับ (ซะกาต) 
 การบริจาคทานในศาสนาอิสลามมี 2 แบบ คือ ทานอาสา (เศาะดะเกาะฮ์) ทานบังคับ (ซะกาต) 
ทานอาสา หมายถึง การบริจากทรัพย์ตามใจสมัคร รวมถึงช่วยคนประสบปัญหาน้ำท่วม ไฟไหม้ กิจการ
ทหารผ่านศึก ฯลฯ ทานบังคับ (ซะกาต) หมายถึง การที่มุสลิมจะต้องบริจาคทรัพย์สินที่ได้จากการ
ประกอบอาชีพต่างๆ เช่น เงินตรา ทองคำ พืชผล สิ่งเพาะปลูก ปศุสัตว์ สินค้าค้างปี ฯลฯ 
 เมื่อครบรอบปีตามอัตราที่ศาสนากำหนดไว้ เช่น พ่อค้าที่มีสินค้ าคงเหลือ มีเงินสดหรือบัญชีที่
แสดงทรัพย์สินอันแท้จริงเลยกำหนดที่อนุโลมได้ ต้องจ่ายซะกาต 21

2
 % ชาวนาที่ทำนาด้วยน้ำฝนจ่าย 

10% ทำนาด้วยเครื่องทุ่นแรงจ่าย 5% ปศุสัตว์ เช่น มีวัว 30 ตัว ต้องจากลูกวัวอายุ 1 ปี 1 ตัว และทุกๆ 
40 ตัวต่อมาให้จ่ายลูกวัวอายุ 2 ปี 1 ตัว ฯลฯ 
 นอกจากนี้ ยังมีซะกาตที่ต้องจ่ายในเดือนรอมฎอนก่อนประชาชนออกไปละหมาดอีกด้วย ไม่ว่า
เด็กเล็กหรือผู้ใหญ่ ไม่ว่าผู้นั้นจะถือศีลอดหรือไม่ก็ตาม ไม่มีข้อยกเว้น โดยหัวหน้าครอบครัวเป็นผู้จ่ายแทน
สมาชิกทุกคนที่เป็นมุสลิม (มุนีเราะฮฺ บินตุ อับดุลเฆาะฟูรฺ, 2525 : 46) 
 ผู้บริจาคซะกาต ต้องมีอาหารและเครื่องนุ่งห่มเหลือเพียงพอสำหรับตนเอง และต้องมีคุณสมบัติ 3 
ประการ คือ (1) เป็นมุสลิม (2) เป็นผู้มีอิสระ ไม่เป็นทาส (3) มีชีวิตอยู่จนถึงดวงอาทิตย์ตกของวันสุดท้าย



116 
 

ในเดือนรอมฎอน หากตายก่อนดวงอาทิตย์ตกของวันสุดท้ายของเดือนนั้นไม่ต้องบริจาค เด็กที่คลอดหลัง
ดวงอาทิตย์ตกของวันสุดท้ายเดือนรอมฎอนไม่ต้องเสียซะกาต 
 ผู้มีสิทธิ์รับซะกาต มีเพียงกลุ่มบุคคล 8 ประเภทเท่านั้น คือ (1) คนยาจกหรืออนาถา (ฟะกีร์) (2) 
คนขัดสนยากจน (3) ผู้ที่เข้าศรัทธาในอิสลาม เพ่ือเป็นการสนับสนุนให้กำลังใจหรือเพ่ือเป็นตัวอย่างที่ดีแก่
หมู่คณะของเขาให้เลื่อมในอิสลาม (4) ผู้มีหนี้สินเพราะการใช้จ่ายในทางกุศล (ไม่ใช่หนี้สินเพราะประพฤติ
มิชอบ) (5) ผู้เดินทางไกลรอนแรมมาจากต่างถิ่น ไม่สามารถเดินทางกลับบ้านเมืองของตนได้ (6) ผู้พลีเพื่อ
อัลลอฮ์ (ฟีย์ซะบีลิ้ลละฮ์) เป็นการบริจาคโดยเฉพาะแก่ผู้ทำสงครามเพื่อศาสนาอิสลาม แต่บางท่านก็ให้
ความหมายที่กว้างกว่าความหมายนี้ เป็นต้นว่า ให้ครูสอนศาสนาแก่เด็กๆ มุสลิมหรือการสนับสนุนจัด
หน่วยบริการทางการแพทย์เพื่อรักษามุสลิม (7) เจ้าหน้าที่กองกลางที่ทำงานในการเก็บ จัดการ จ่ายซะ
กาต และ (8) ในการไถ่ทาสหรือเชลย 
 ผู้ที่ไม่มีสิทธิ์รับซะกาต ประกอบด้วยบุคคล 4 จำพวก คือ (1) ผู้มีทรัพย์สินหรือรายได้พอแก่การ
ดำรงชีพแล้ว (2) ผู้ซึ่งได้รับการเลี้ยงดูอยู่แล้ว ไม่ต้องรับผิดชอบการครองชีพ (3) เครือญาติของท่านนบี
มุฮัมมัด และ (4) ผู้ที่ไม่ได้นับถือศาสนาอิสลาม 
 ส่วนผู้ที่บริจาคซะกาตให้บุคคลที่ไม่มีสิทธิ์รับซะกาต 4 จำพวกนี้ ถือว่าเป็นการบริจาคซะกาตที่ไม่
มีผล (การีม อับดุลเลาะฮ์, ม.ป.ป. : 288-291) 
  2.4 การถือศีลอดในเดือนรอมฎอน 
 การถือศีลอด คือ การละเว้นจากการกิน การดื่ม การพูดจาเหลวไหล การคิดในเรื่องอกุศล การ
ประพฤติชั่ว ทั้งในที่ลับและที่แจ้ง ส่วนการกลืนน้ำลายไม่ทำให้เสียศีลอด เพราะน้ำลายไม่ใช่อาหาร การ
ถ่มน้ำลายพร่ำเพรื่อนั้น นอกจากจะเป็นการไร้มารยาทซึ่งไม่ใช่คุณสมบัติของมุสลิมที่ดีแล้ว ยังทำให้เสีย
สุขภาพอีกด้วย อิสลามมีวิธีการและจัดระเบียบในการถือศีลอดแบบใหม่ต่างจากศาสนายิวและคริสต์ 
วัตถุประสงค์ในการถือศีลอดก็เพื่อขัดเกลาจิตใจให้ผ่องแผ้ว มีคุณธรรมและสำรวมตน (มุนีเราะฮฺ บินตุ อับ
ดุลเฆาะฟูรฺ, 2525 : 48) 
 รอมฎอน คือ เดือนที่ 9 ตามปฏิทินของศาสนาอิสลาม โดยผู้ที่จำเป็นต้องถือศีลอดมีกฎเกณฑ์ 5 
ประการ คือ (1) ต้องเป็นมุสลิม (2) มีอายุครบกำหนดตามบทบัญญัติ (3) มีสติสัมปชัญญะสมบูรณ์ ไม่เป็น
คนวิกลจริต (4) มีร่างกายแข็งแรง สามารถถือศีลอดได้ตลอดทั้งวั น และ (5) ถ้าเป็นหญิงต้องไม่มี
ประจำเดือน หรือมีเลือดออกมาจากการคลอดบุตรในขณะนั้น ซึ่งถูกห้ามไม่ให้ถือศีลอด แต่ต้องชดใช้ตาม
วันที่ขาดไปในภายหลัง 
 ข้อปฏิบัติในการถือศีลอด คือ ต้องตั้งเจตนา (เนียต) ในการถือศีลอดทุกๆ คืน ระหว่างดวงอาทิตย์
ตกจนถึงแสงอรุณขึ้น และต้องอดกลั้นต่อบรรดาการกระทำต่างๆ ซึ่งเป็นข้อห้ามที่จะทำให้เสียศีลอด โดย
ข้อห้ามขณะถือศีลอด คือ (1) ห้ามรับประทานหรือดื่ม รวมทั้งการสูบบุหรี่ด้วยโดยเจตนา (2) ร่วมประเวณี 
หรือทำให้น้ำอสุจิออกมาโดยเจตนา (3) ทำให้อาเจียนโดยเจตนา (4) เสียสติ เป็นลม เส ียจริต หรือ
ปราศจากความรู้สึกผิดชอบ (5) เอาสิ่งใดเข้าไปจนลึกเกินบริเวณภายนอกในอวัยวะที่เป็นรู เช่น ปาก จมูก 



117 
 

ทวารหนักเบาโดยเจตนา (6) มีประจำเดือนหรือเลือดหลังการคลอดบุตร และ (7) หลุดพ้นจากศาสนา
อิสลาม (มุรตัด) (การีม อับดุลเลาะฮ์, ม.ป.ป. : 294) 
  2.5 การบ าเพ็ญฮัจญ์ 
 การประกอบพิธีฮัจญ์ คือการเดินทางไปนครเมกกะ ประเทศซาอุดิอารเบีย ซึ่งเป็นศูนย์กลางของ
มุสลิมทั่วโลก เพื่อปฏิบัติศาสนกิจอีกประการหนึ่ง การประกอบพิธีฮัจญ์นี้เป็นข้อกำหนดสำหรับผู้ที ่มี
ความสามารถที่จะไปทำฮัจญ์ได้เท่านั้น ไม่ได้บังคับแก่มุสลิมทุกคน ความสามารถในที่นี้ คือเพียบพร้อม
ด้วยการเงิน การคมนาคม สุขภาพแข็งแรงและศึกษาให้ถูกต้องในการปฏิบัติตนเมื่อเข้าสู่พิธีฮัจญ์ (มุนี
เราะฮฺ บินตุ อับดุลเฆาะฟูรฺ, 2525 : 50) 
 3. การหลุดพ้นจากอิสลาม 
 การฝ่าฝืนบทบัญญัติของศาสนาอิสลามอยู่เนืองๆ ทำให้การศรัทธา (อีมาน) เสื่อมคลายลดถอยลง
ไปเรื่อยๆ ถือว่าเป็นการประพฤติชั่ว เพราะทำให้ตนตกอยู่ภายใต้อำนาจใฝ่ต่ำ ทำให้หลุดพ้นจากอิสลาม 
ซึ่งผู้ที่หลุดพ้นจากอิสลาม เรียกว่า มุรตัด การหลุดพ้นจากศาสนาอิสลามเกิดได้ 3 ทาง ดังนี้ 
 ทางกาย ได้แก่ (1) กราบไหว้บูชารูปปั้น ด้วยอาทิตย์ ดวงดาว หรือสิ่งอื่นๆ โดยถือเป็นสิ่งสักการะ
ตลอดจนกราบมนุษย์ เช่น พ่อ แม่ หรือญาติผู้ใหญ่ก็ไม่ได้เช่นกัน (2) มีความประพฤติในเชิงดูหมิ่นต่อ
คัมภีร์กุรอานและหะดีษ (หนังสือรวบรวมโอวาทของท่านนบี มุฮัมมัด) รวมถึงหนังสือศาสนาหรือพระนาม
ที่ควรเคารพ และการเอาสิ่งพิมพ์เหล่านี้ไปทิ้งที่สิ่งปฏิกูล เป็นต้น (3) ร่วมปฏิบัติพิธีสักการะบูชาของ
ศาสนาอื่น เช่น ไปเข้าร่วมในงานอุปสมบท และ (4) ไม่ร่วมมือในการสอนคำกล่าวปฏิญาณแก่ผู้ประสงค์จะ
ขอรับนับถือศาสนาอิสลาม 
 ทางวาจา ได้แก้ (1) พูดดูหมิ่นบทบัญญัติของศาสนา เช่น พูดว่าละหมาดก็ไม่เห็นได้อะไร (2) พูด
บิดเบือนบทบัญญัติของศาสนา เช่น พูดว่าไม่ต้องบริจาคซะกาตก็ได้หรือพูดว่ากินเหล้าไม่บาป (3) พูดดู
หมิ่นอัลลอฮ์หรือร่อซู้ลหรือมาลาอิกะฮ์ เช่น พูดว่าอัลลอฮ์ไม่ยุติธรรม เพราะทำให้ได้รับแต่ความลำบากขึ้น
ทุกวัน และ (4) ประณามมุสลิมว่าไม่ใช่มุสลิม 
 ทางใจ ได้แก่ (1) สงสัยในคุณลักษณะของอัลลอฮ์ เช่น มีองค์เดียวหรือหลายองค์ มีจริงหรือไม่ 
(2) สงสัยเกี่ยวกับตัวของศาสนทูต เช่น สงสัยว่าคำสอนของท่านนบีมุฮัมมัดจะโกหกหรือจริง สงสัยว่า
ท่านนบีมุฮัมมัดเป็นศาสนทูตจริงหรือไม่ และ (3) สงสัยเกี่ยวกับสวรรค์นรกหรือวันสุดท้ายหรือวันปรโลก 
ว่าเป็นจริงหรือไม่ 
 การหลุดพ้นจากศาสนาอิสลามจากพฤติกรรมทั้ง 3 ทางนี้ ยกเว้นแก่บุคคล 4 ประเภท คือ (1) 
เด็กที่ยังไม่บรรลุนิติภาวะตามศาสนบัญญัติ (2) คนวิกลจริต จิตฟั่นเฟือน (3) คนเมาที่ไม่เจตนาเสพสิ่งมึน
เมา และ (4) ผู้ที่ถูกบังคับให้กระทำ 
 สำหรับผู้ที่หลุดพ้นจากศาสนาอิสลามไปแล้ว จำเป็นต้องรีบปฏิบัติตนเพื่อกลับเข้าสู่ศาสนาโดย
ทันที ด้วยการปฏิบัติ ดังนี้ (1) กล่าวคำปฏิญาณของตน (2) เลิกการกระทำที่เป็นต้นเหตุให้หลุดพ้น (3) 
กล่าวคำขออภัยโทษต่อพระผู ้เป็นเจ้า แสดงความเสียใจในการกระทำนั้น (4) ตั้งใจมั่นว่าจะไม่กระทำอีก 



118 
 

และ (5) ชดใช้การกระทำต่างๆ ที่ศาสนาบังคับ ซึ่งได้ละเลยไประหว่างนี้ (การีม อับดุลเลาะฮ์, ม.ป.ป. : 
79-82) 
 4. โองการของศาสนาอิสลาม 
 เป็นโองการที่พระผู้เป็นเจ้าได้มอบหมายผ่านเทวทูต ญิบรออีล มอบให้กับท่านนบีมุฮัมมัด ณ ถ้ำ 
ฮิรอฮ์ ดังนี้ 
  1) อย่าตั้งสิ่งหนึ่งสิ่งใดเป็นภาคีกับพระองค์ (ยกย่องสิ่งอื่นเท่าเทียมกับอัลลอฮ์) 
  2) จงทำดีต่อผู้บังเกิดเกล้าทั้งพ่อและแม่ 
  3) จงอย่าฆ่าลูกด้วยความกลัวยากจน เนื่องจากอัลลอฮ์ได้ให้ปัจจัยยังชีพไว้แล้ว 
  4) จงอย่าเข้าใกล้บรรดาสิ่งชั่วช้าลามก (อนาจาร) ทั้งในที่เปิดเผย (สมสู่โสเภณี) และที่
ปกปิด (ลักลอบชู้สาว) 
  5) จงอย่าฆ่าชีวิตที่อัลลอฮ์ได้ทรงห้ามไว้ เช่น การฆ่ามนุษย์ เว้นไว้แต่เพ่ือดำรงไว้ซึ ่งความ
ยุติธรรม เช่น ศาลสั่งประหาร พระองค์ได้ทรงสั่งพวกเจ้าโดยนัยนี้เพื่อพวกเจ้าจะได้ใช้ปัญญา (อัลกุรอาน
แปล, 6 : 150) 
  6) จงอย่าเข้าใกล้ทรัพย์สินของเด็กกำพร้า เว้นแต่จะปรับปรุงให้ดีขึ้น จนกว่าเขาจะบรรลุ
นิติภาวะ 
  7) จงตวงและชั่งให้เต็มตามความยุติธรรม 
  8) จงพูดอย่างยุติธรรม (อัลกุรอานแปล, 6 : 151-153) 
 5. หลักจริยธรรม 
 อิสลามได้วางรูปแบบสำหรับการดำเนินชีวิตที่ประกอบด้วยหลักแห่งคุณค่าในตัวเองที่มุ่งขัดเกลา
จิตใจกับความประพฤติทางสังคมสู่สันติ เรียกว่า จริยธรรม ดังนี้ 
  1) การท าความดี อิสลามสอนให้มนุษย์เป็นผู้ที่มีความบริสุทธิ์ใจ ตั้งใจกระทำความดีและ
ทำความดีเป็นนิสัย แล้วแผ่ความดีไปยังผู้อื่นด้วย ทัศนะของอิสลามคือผู้ที่ทำประโยชน์ต่อเพื่อนมนุษย์
ด้วยกันชื่อว่าเป็นคนดี (มุนีเราะฮฺ บินตุ อับดุลเฆาะฟูรฺ, 2525 : 64) ดังคำว่า “จะมีการตอบแทนความดีอัน
ใดเล่า นอกจากความดี” (อัลกุรอานแปล, 55 : 60) หรือคำว่า “แท้จริงความดีทั้งหลายย่อมลบล้างความ
ชั่วทั้งหลายนั่นคอืข้อเตือนส าหรับบรรดาผู้ที่ร าลึก” (อัลกุรอานแปล, 11 : 114) 
  2) ความมีสัจจะ สัจจะหรือความจริงใจนั้น ได้รวมเอาความจริง แท้ ตรง หรือไม่คดโกง
ต่อสิ่งต่างๆ จริงต่อหน้าที่ที่รับผิดชอบคือไว้ใจได้ จริงต่อคำพูดคือรักษาคำพูดรักษาสัญญา จริงต่อบุคคลคือ
ซื่อตรงซื่อสัตย์ จริงต่อความดีคือตั้งใจทำดี สนับสนุนคนดี สุจริตยุติธรรมเที่ยงธรรม ไม่ทรยศผู้อื่น ไม่ยก
ย่องคนชั่ว (มุนีเราะฮฺ บินตุ อับดุลเฆาะฟูรฺ, 2525 : 66) ดังคำว่า “ผู้ศรัทธาทั้งหลาย จงเป็นผู้ที่ด ารงไว้ซึ่ง
ความยุติธรรม จงเป็นพยานเพ่ืออัลลอฮ์ และแม้ว่าจะเป็นอันตรายแก่ตัวของพวกเจ้าเองหรือผู้บังเกิดเกล้า
ทั้งสองและญาติที่ใกล้ชิดก็ตาม หากเขาจะเป็นคนมั่งมีหรือคนยากจน อัลลอฮ์ก็สมควรยิ่งกว่าเขาทั้งสอง 
ดังนั้น จงอย่าปฏิบัติตามความใคร่ใฝ่ต่ าในการที่พวกเจ้าจะมีความยุติธรรมและหากพวกเจ้าบิดเบือนหรือ
ผินหลังให้แท้จริงอัลลอฮ์ทรงรอบรู้อย่างถ่ีถ้วนในสิ่งที่พวกเจ้ากระท ากัน” (อัลกุรอานแปล, 4 : 135) 



119 
 

  3) การให้อภัย อิสลามสอนให้มีการอภัยแก่ความไม่รู้ ความรู้เท่าไม่ถึงการณ์ ความผิด 
ความชั่วของผู้อื่น ให้ศัตรู การเคียดแค้นพยาบาท ชิงชัง การอาฆาตจองเวร ดังคำว่า “ค าพูดที่ดแีละการให้
อภัยนั้น ดียิ่งกว่าทานที่มีการก่อความเดือดร้อนติดตามทานนั้น” (อัลกุรอานแปล, 2 : 263) 
  4) จรรยามารยาท คือความประพฤติด้วยกิริยาสุภาพเรียบร้อย อิสลามได้สอนเกี่ยวกับ
เรื่องจรรยามารยาทไว้ทุกด้าน เช่น มารยาทในการกิน การดื่ม การพูดจา ทักทาย การปฏิบัติตนต่อผู้อื่น
ด้วยดี ความละเอียดอ่อนต่อความรู้สึกของผู้อื่น ถ่อมตน สุภาพอ่อนน้อม ไม่โอ้อวด ไม่หมิ่นประมาทผู้อื่น 
(มุนีเราะฮฺ บินตุ อับดุลเฆาะฟูรฺ, 2525 : 72) 
  5) ความเมตตากรุณา เป็นคุณธรรมขั้นพ้ืนฐานที่จำเป็นสำหรับมุสลิม อิสลามส่งเสริมให้
มีความรัก เมตตา เอ็นดู ปรารถนาจะให้ผู ้อื่นเป ็นสุข มีน้ำใจกรุณา มีความเข้าใจและละเอียดอ่อนต่อ
ความรู้สึกของผู้อ่ืน เช่น พ่อ แม่ ญาติพ่ีน้อง ผองเพ่ือน และบุคคลที่ได้รับความทุกข์ยาก ดังคำว่า “บริจาค
ทรัพย์ ทั้งๆ ที่มีความรักในทรัพย์นั้น แก่บรรดาญาติที่สนิทและบรรดาเด็กก าพร้า และแก่บรรดาผู้ยากจน
และผู้ที่อยู่ในการเดินทาง และบรรดาผู้ที่มาขอและบริจาคในการไถ่ทาส” (อัลกุรอานแปล, 2 : 177) 
  6) ความรักและความเป็นพี่น้องกัน อิสลามส่งเสริมให้มุสลิมมีความสามัคคีกัน ให้รัก
ผู้อื่นเหมือนรักตนเอง ถนอมน้ำใจคนที่เรารัก ตอบสนองน้ำใจกันและกัน มีความเข้าใจกันและกัน และมี
ความเสียสละเพื่อคนที่เรารัก เพื่อที่จะได้รับความรักที่เราได้มอบให้ผ ู้อื่นเหมือนรักตนเองแล้วโลกก็จะเกิด
ความสันติสุข เพราะจะมีการเอ้ือเฟ้ือเกิดขึ้น (มุนีเราะฮฺ บินตุ อับดุลเฆาะฟูรฺ, 2525 : 87) 
  7) การควบคุมตนเอง อิสลามส่งเสริมการควบคุมตนเองให้อยู่ในกรอบแห่งความดี ข่มใจ
จากกิเลสฝ่ายต่ำ ต่อความโกรธ ไม่ให้คิดทำร้ายหรือข่มเหงผู้อื่นและการทำชู้ด้วย ดังคำว่า “บรรดาผู้ที่
บริจาคทั้งในยามสุขสบาย และในยามเดือดร้อนและบรรดาผู้ข่มโทษและบรรดาผู้ให้อภัยแก่เพ่ือนมนุษย์
และอัลลอฮ์นั้นทรงรักผู้กระท าดีทั้งหลาย” (อัลกุรอานแปล, 3 : 134) 
  8) ความรับผิดชอบ เป็นคุณธรรมประการสำคัญ เป็นสิ่งที่จะทำให้สังคมมีระเบียบวินัย
ไม่ยุ่งเหยิง ความรักผิดชอบและหน้าที่เป็นของคู่กัน อิสลามสอนว่าทุกคนมีหน้าที่รับผิดชอบ และจะต้อง
ถูกไต่สวนในงานที่ตนรับผิดชอบทุกอย่าง เช่น ในฐานะที่เป็นลูก ภรรยา สามี พ่อ แม่ ผู้ปกครอง ผู้บริหาร
ประเทศและในฐานะบ่าวของอัลลอฮ์ด้วย  
  9) การด าเนินชีวิตสายกลาง อิสลามสอนให้รู้จักพอดีต่อการปฏิบัติภาระกิจประจำวัน 
การใช้เวลา การใช้จ่ายเงิน การแต่งกาย การกิน ฯลฯ เพราะความไม่รู้จักพอดีจะทำให้เกิดโทษ 
  10) การศึกษา อิสลามเน้นเกี่ยวกับการศึกษามาก การแสวงหาความรู้เป็นสิ่งจำเป็น
สำหรับมุสลิม ความรู้เป็นสิ่งที่ช่วยให้ประกอบการดีและปรับปรุงชีวิตให้ดีขึ้น ความรู้จะทำให้มุสลิมทุกคน
ดำเนินชีวิตควบคู ่ไปกับทางโลกและทางธรรม นักปราชญ์ทางศาสนาบางท่านมองว่า การศึกษาใน
มหาวิทยาลัยไม่ได้ทำให้การศรัทธาในพระผู้เป็นเจ้าลดลง แต่เกิดจากการที่พ่อแม่ไม่ได้ปลูกฝังความศรัทธา 
ไม่ได้สอนให้ลูกมีศาสนาไว้ยึดเหนี่ยวหัวใจและการไม่ได้ปลูกฝังอุดมการณ์ของอิสลาม จึงทำให้สิ่งแวดล้อม
ภายนอกชักจูงลูกออกนอกทางได้ 



120 
 

  11) ความอดทน เป็นคุณธรรมประการสำคัญที่อิสลามได้วางรากฐานให้แก่มุสลิมทุกคน 
ความอดทนเป็นคุณธรรมที่กระตุ้นให้เกิดความพากเพียร พยายามเพ่ือความสำเร็จโดยไม่ย่อท้อต่ออุปสรรค 
อิสลามสอนว่าการที่มนุษย์ได้รับความทุกข์ยากนั้น เนื่องมาจากมนุษย์ชั่วได้สร้างไว้ เมื่อการลงโทษมีขึ้นผู้
ศรัทธาก็ได้รับผลกระทบด้วยหรือได้รับการทอดลองจากอัลลอฮ์ 
 วิธีที่จะผ่านอุปสรรคต่างๆ ในชีวิตได้จะต้องอาศัยความอดทน แข่งขันกันในความอดทน ตักเตือน
กันในความอดทนต่อความทุกข์ทางใจ ความอดทนเป็นภาระที่หนักมาก ผู้ที่จะทำได้คือผู้ที่ศรัทธาอย่าง
มั่นคงต่ออัลลอฮ์เท่านั้น (มุนีเราะฮฺ บินตุ อับดุลเฆาะฟูรฺ, 2525 : 91-96) 
 6. หลักความสัมพันธ์ระหว่างบุคคล 
 อิสลามมีจุดมุ่งหมายให้มนุษย์กระทำความดีต่อกัน รองจากการเคารพภักดีต่อพระผู้เป็นเจ้า จึงได้
ส่งเสริมเรื่องมนุษยสัมพันธ์และการปฏิบัติตนต่อบุคคลต่างๆ ไว้ ดังนี้ 
  1) หน้าที่ในการปฏิบัติตนต่อพ่อแม่ อิสลามสอนให้ลูกปฏิบัติดีต่อพ่อแม่ สนองตอบด้วย
ความอ่อนโยน ถนอมน้ำใจ พูดจาไพเราะ เชื่อฟังและปฏิบัติตามในสิ่งที่ดีและในสิ่งที่ไม่ขัดต่อบัญญัติ
ของอัลลอฮ์ 
  2) หน้าที่ในการปฏิบัติตนต่อญาติพี่น้อง อิสลามถือว่ามุสลิมทุกคนเป็นพี่น้องกัน และยิ่ง
ในระหว่างเครือญาติยิ่งต้องมีความสัมพันธ์ใกล้ชิดยิ่งขึ้น ให้เคารพ นับถือ เมตตาและการทำความดีตอบ 
  3) หน้าที่ในการปฏิบัติตนต่อสามีภรรยา สามีมีหน้าที่ปกครอง คุ้มครอง เลี้ยงดูภรรยา 
และสมาชิกในครอบครัว ให้ได้รับความปลอดภัย ให้อยู่ดีมีสุข ให้ภรรยารับผิดชอบเงินทางตามความ
เหมาะสม ต้องรักใคร่ ปรองดอง ถ้อยทีถ้อยอาศัยกัน แนะนำชักชวนกันทำความดี อย่าให้ลูกเมียเหินห่าง
ตนไปจากอัลลอฮ์หรือลุ่มหลงภรรยาจนลืมอัลลอฮ์ 
 ส่วนภรรยามีหน้าที่รับผิดชอบจัดบ้านเรือนสามี อบรมสั ่งสอนลูก รักษาเกียรติ ทรัพย์สินและ
ความลับของสามี ไม่ยินยอมให้ผู้ที่สามีไม่พอใจเข้าบ้าน และไม่ออกจากบ้านโดยที่สามีไม่ยินยอม ยกเว้นว่า
คำสั่งสามีเป็นเรื่องขัดหลักการศาสนา 
  4) หน้าที่ในการปฏิบัติตนต่อลูก อิสลามได้ยกย่องความสำคัญของผู้เป็นพ่อแม่ไว้ใน
ฐานะสูงยากที่จะมีผู้ใดได้รับเกียรติเสมอ ดังนั้น พ่อแม่จึงต้องอบรมเลี้ยงดูลูกด้วยการสอนด ้วยการปฏิบัติ
ให้เป็นแบบอย่าง สิ่งที่พ่อแม่ควรกระทำ คือ (1) ให้สิ่งจำเป็นในการดำรงชีวิต (2) ให้ความรักความอบอุ่น
ใจ (3) ให้แบบอย่างในการดำเนินชีวิต (4) ให้ลูกเป็นที่ยอมรักของผู้อื่น (5) กระตุ้นให้ประพฤติในสิ่งที่
เหมาะสม (6) ตักเตือนอบรมเมื่อประพฤติผิด (7) ให้โอกาสลูกเป็นตัวของตัวเอง (8) ให้ลูกใช้สิทธิและ
หน้าที่ (9) สอนให้รู้จักผิดชอบชั่วดี (มุนีเราะฮฺ บินตุ อับดุลเฆาะฟูรฺ, 2525 : 100-120) 
  5) หน้าที่ในการปฏิบัติตนต่อเพื่อนบ้านและการคบเพื่อน อิสลามได้กำหนดให้มุสลิมมี
หน้าที่ที่จะต้องปฏิบัติต่อกันในสังคม เพราะสังคมจะสงบสุขเป็นปึกแผ่นได้ต้องอาศัยสิ่งเชื่อมต่อระหว่าง
ครอบครัวต่อครอบครัว ดังคำว่า “จงท าดีต่อผู้บังเกิดเกล้าทั้งสองและต่อผู้เป็นญาติที่ใกล้ชิด และเด็ก
ก าพร้าและผู้ขัดสนและเพ่ือนบ้านใกล้เคียงและเพ่ือนที่ห่างไกลและเพ่ือนเคียงข้าง” (อัลกุรอานแปล, 4 : 
36) 



121 
 

  6) หน้าที่ในการปฏิบัติตนต่อครูและศิษย์ อิสลามสอนว่ามนุษย์มี 2 จำพวก คือผู้รู้และผู้
ศึกษา ผู้รู้ คือครูที่จะต้องปฏิบัติต่อศิษย์ คือต้องเป็นที่เคารพ เป็นแบบอย่างที่ดีแก่ศิษย์ให้นำไปปฏิบัติตาม
ได้ ปฏิบัติหน้าที่ด้วยความเอาใจใส่ ให้ศิลปวิทยา แนะนำให้ทำความดี และมีอุปนิสัยเป็นที่ไว้วางใจแก่ศิษย์ 
ผู้ศึกษา คือศิษย์ที่จะต้องปฏิบัติต่อครู คือผู้ศึกษาต้องรู้จักคิด ไตร่ตรอง ใช้สติปัญญาและมีเหตุผล ไม่เชื่อ
สิ่งที่งมงาย เพราะอิสลามสอนให้ใช้สติปัญญา ไม่เช่นนั้นจะถ ือว่าโง่ ไม่ต่างอะไรกับสัตว์ เมื่อไม่เข้าใจต้อง
ถามข้อข้องใจให้เข้าใจและจะต้องมีการฝึกปฏิบัติ ที่สำคัญต้องมีศิลปะการฟัง คือ แสดงความตั้งอกตั้งใจ
ฟัง จับเนื้อหาให้ถูกต้องว่าครูพูดอะไร ฟังด้วยความอดทนและไม่คิดโต้ตอบขณะที่ฟัง ฟังโดยไม่ขัดคอและ
ฟังด้วยจิตว่างปราศจากอคติ 
  7) หน้าที่ในการปฏิบัติตนต่อผู้ป่วยและคนตาย หากได้ทราบข่าวว่าผู้ใดป่วย มุสลิมควร
ไปเยี่ยมเพราะเป็นมารยาทและหน้าที่ที่จะต้องปฏิบัติ ไปพูดจาปลอบโยนให้เบาใจ ไปขอพระให้ผู้ป่วยหาย
หรือเป็นกำลังใจให้ญาติครอบครัวผู้ป่วย หากได้ทราบข่าวว่าผู้ใดตาย มุสลิมควรไปเยี่ยมคนตาย ห้าม
ร้องไห้คร่ำครวญ ให้เปิดดูหน้าคนตายและจูบได้ ห้ามพูดด่าว่าผู้ตายและให้ไปส่งศพ เพราะถือว่าเป็นหน้าที่
ของมุสลิม (มุนีเราะฮฺ บินตุ อับดุลเฆาะฟูรฺ, 2525 : 139-142) 
  8) หน้าที่ในการปฏิบัติตนต่อผู้หญิง แม่หม้ายและเด็กก าพร้า อิสลามยกย่องและให้
สิทธิ์แก่ผู้หญิงอย่างเท่าเทียมกับผู้ชายในทุกด้าน ต้องให้การปกป้องคุ้มครองผู้หญิง ดังคำว่า “ผู้ใดกระท า
ในส่วนที่เป็นสิ่งดีงามทั้งหลาย ไม่ว่าจะเป็นเพศชายหรือเพศหญิงก็ตาม ในฐานะที่เขาเป็นผู้ศรัทธาแล้วไซร้ 
ชนเหล่านี้จะได้เข้าสวรรค์และพวกเขาจะไม่ถูกอธรรมแม้เท่ารูเล็กๆ ที่อยู่บนหลังเมล็ดอินทผาลัม” (อัลกุ
รอานแปล, 4 : 124) 
 แม่หม้าย ถือว่าเป็นผู้ขาดสามีให้ความอุปการะและอาจจะมีลูกเป็นภาระด้วย ถ้าขัดสนก็ต้องให้
การช่วยเหลือจากซะกาต (ทานบังคับ) เพราะแม่หม้ายเป็นบุคลล 1 ใน 8 จำพวกท่ีมีสิทธิ์รับซะกาตและแม่
หม้ายที่ดีควรได้รับเลือกให้แต่งงานใหม่ ดังคำว่า “หากเขาหย่าพวกนาง บางทีพระเจ้าของเขาจะทรง
เปลี่ยนแปลงให้แก่เขามีภรรยาที่ดีกว่าพวกนาง เป็นหญิงที่นอบน้อมถ่อมตน เป็นหญิงผู้ศรัทธา เป็นหญิงผู้
ภักดี เป็นหญิงผู้ขอลุแก่โทษ เป็นหญิงผู้มั่นต่อการเคารพ เป็นหญิงผู้มั่นต่อการถือศีลอด เป็นหญิงที่เป็น
หม้าย และที่เป็นหญิงสาว” (อัลกุรอานแปล, 66 : 5) 
 เด็กก าพร้า เป็นบุคคลที่ควรได้รับการเอาใจใส่จากสังคม เพราะขาดผู้ปกครองดูและไม่ได้รับความ
อบอุ่นเท่าที่ควร อิสลามถือว่าเด็กกำพร้าเป็นพี่น้องในสังคมที่ทุกคนจะต้องให้ความช่วยเหลือดั่งญาติ ห้าม
กดขี่ ข่มเหงและทำทารุณ ที่สำคัญต้องให้การศึกษา อบรมสั่งสอน เมื่อเด็กกำพร้ามีอายุสมควรก็จัดการ
แต่งงานให้ตามความสมัครใจ ดังคำว่า “บรรดาเด็กก าพร้า และบรรดาผู้ที่ขัดสนมาร่วมอยู่ด้วยในการแบ่ง
มรดก ก็จงปันส่วนหนึ่งจากสิ่งนั้น ให้เป็นปัจจัยยังชีพแก่พวกเขาและจงกล่าวแก่พวกเขาอย่างดี” (อัลกุ
รอานแปล, 4 : 8) 
  9) หน้าที่ในการปฏิบัติตนต่อคนใช้ ขอทาน คนตาบอด และสัตว์ อิสลามสอนให้ปฏิบัติ
ต่อผู้น้อยด้วยความเมตตา ผู้น้อยนั้นรวมถึงคนใช้ คนขอทาน คนตาบอด คนทุพพลภาพอื่นๆ และสัตว์ 
รวมทั้งพืชด้วย ถึงแม้ว่าอิสลามจะไม่สนับสนุนการขอทาน แต่เนื่องจากความจำเป็นจริงๆ ผู้มั่งมีในอิสลาม



122 
 

ต้องไม่ตระหนี่ ต้องให้ความช่วยเหลือ ซึ่งลักษณะของการให้ก็สำคัญ คือต้องให้หรือรับ ด้วยมือขวา ไม่โดย
ให้ หรือการให้ด้วยกิริยากระแทกกระทั่นไม่เต็มใจ 
 อิสลามห้ามทารุณและฆ่าสัตว์หรือเพ่ือความสนุก แต่ฆ่าเพ่ือป้องกันอันตราย ฆ่าเพ่ือเป็นอาหารได้ 
เพราะมุสลิมทราบดีว่าสรรพสิ่งทั้งหลายในโลกนี้ อัลลอฮ์ ทรงสร้างเพื่อประโยชน์สุขของมนุษย์ (มุนีเราะฮฺ 
บินตุ อับดุลเฆาะฟูรฺ, 2525 : 149) 
 7. แนวทางการด าเนินชีวิต 
 มุสลิมจะต้องดำเนินชีวิตตามบัญญัติทุกอย่างที่ปรากฏในคัมภีร์อัลกุรอาน ที่เป็นคำสอนของ นบ ี
มุฮัมมัด จะเลือกปฏิบัติไม่ได้แม้จะเป็นประเทศหนาวหรือร้อนก็ตาม เพราะอิสลาม เป็นศาสนาของ
มนุษยชาติ ข้อปฏิบัติต่อวิถีการดำเนินชีวิต มีดังนี้ 
  1) ความละอายต่อบาป คือการละอายต่อการทำชั่ว หรือการหักห้ามใจจากเรื่องที่น่า
รังเกียจ เป็นความละอายที่เกิดขึ้นในใจ อิสลามส่งเสริมให้มุสลิมมีความละอาย ถือว่าความละอายเป็น
คุณธรรมประการสำคัญ 
  2) ความสะอาด เป็นหลักสำคัญที่อิสลามเน้นหนักมาก เพราะถ้าไม่สะอาดถือว่าการ
ศรัทธาและการเป็นมุสลิมยังไม่สมบูรณ์ ความสะอาดในความหมายของอิสลามประกอบด้วย ความสะอาด
ทางใจ คือ ปราศจากความคิดชั่วและการตั้งภาคีต่ออัลลอฮ์ด้วยวิธีการต่างๆ ส่วนความสะอาดทางกาย คือ
การดูแลรักษาอวัยวะส่วนต่างๆ ของร่างกาย ที่พักอาศัย เครื ่องนุ่งห่มและสิ่งแวดล้อมรอบบ้านหรือใน
ชุมชนที่ตนอาศัยอยู่ ให้ปราศจากเชื้อโรค ไม่ปล่อยให้หมักหมม เหม็น สกปรก รกรุงรัง 
  3) การบริโภคอาหาร อิสลามมีความมุ่งหมาย 2 ประการ คือเพ่ือสุขภาพเป็นสำคัญ เพื่อ
สำนึกในความกรุณาของพระผู้เป็นเจ้า ผู้ทรงประทานเครื่องยังชีพให้ 
 มุสลิมห้ามการบริโภคอาหารที่ให้โทษต่อร่างกาย เป็นต้นว่า ห้ามกินเนื้อหมู (มุสลิมถือว่าเป็นสัตว์
สกปรก กินสิ่งปฏิกูลและเป็นคำสั่งห้ามของพระผู้เป็นเจ้า) ห้ามกินเลือดที่ไหลออกมาจากตัวสัตว์ ห้ามกิน
สัตว์ที่ตายเอง สัตว์ที่เชือดด้วยนามอื่นนอกจากอัลลอฮ์ (เวลาเชือดไม่กล่าวพระนามอัลลอฮ์หรือกล่าวพระ
นามอัลลอฮ์ แต่มีนามอื่นร่วมด้วย) สัตว์ที่ถูกบีบคอให้ตาย สัตว์ที่ตายเนื่องจากตกลงมาจากที่สูง สัตว์ที่ชน
กันตาย สัตว์ที่มีรอยสัตว์อื่นกินตาย (เว้นแต่สัตว์นั้นได้ถูกเชือดทันก่อนตาย) สัตว์ที่ถูกฆ่าเพื่อบูชายัญหรือ
ใช้เซ่นไหว้และสัตว์ที่ดุร้ายที่มีเข้ียวทุกชนิด 
 มุสลิมห้ามเสพสิ่งมึนเมา เช่น สุราและเครื่องดื่มคล้ายสุราทุกชนิด ฝิ่น เฮโรอีน กัญชา รวมไปถึง
ยาที่กระตุ้นให้เกิดอาการประสาทหลอนมีความคิดผิดไปจากปกติ ม ุสลิมห้ามค้าขายสิ่งที่ห้ามบริโภคด้วย
เช่นกัน คือ ห้ามกินหมูก็ห้ามขายหมู ห้ามดื่มมสุราก็ห้ามขายสุราด้วย 
  4) การแต่งกาย มุสลิมไม่ว่าหญิงหรือชายต้องแต่งกายด้วยเสื้อผ้าที่สะอาด เรียบร้อย 
และรัดกุม ปกปิดสิ่งพึงสงวนที่ต้องปิด กล่าวคือ ชายจะต้องปกป ิดให้มิดชิดตั้งแต่สะดือถึงหัวเข่า หญิง
จะต้องแต่งกายให้มิดชิด ไม่เปิดเผยร่างกายส่วนใดให้ยวนตาชาย นอกจากมือเท้าและใบหน้า ไม่ควรใส่
น้ำหอมเม่ือออกจากบ้าน 



123 
 

  5) การประกอบอาชีพ การมีอาชีพเป็นเกียรติยศอันสูงส่งในทัศนะของอิสลาม เป็นการ
แสดงให้เห็นว่าเป็นคนมีความรับผิดชอบ  
  6) การเผยแผ่ศาสนา อิสลามถือว่าเป็นวัฒนธรรมใหม่และอารยธรรมใหม่ เป็นศาสนา
ของมนุษยชาติ ไม่ใช่ของชนเผ่าใดเผ่าหนึ่ง และต้องการให้สังคมเป็นที่สงบสุข จึงจำเป็นต้องเผยแผ่
หลักการที่ดีสู่ประชาชน การเผยแผ่ศาสนาคือการสื่อสารสัจธรรมให้ถึงจิตใจผู้ฟัง แม้แต่ในยามสงครามก็ให้
มีฝ่ายอบรม และฝ่ายเผยแผ่ศาสนาด้วย 
  7) การต่อสู้ในทางของอัลลอฮ์ อิสลามสอนให้ดิ้นรนต่อสู้ด้วยชีวิตและทรัพย์สินเพื่อให้
ได้ความสันติความสงบสุขและความเจริญรุ่งเรือง ตั้งแต่การต่อสู้ภายในใจตนเอง ไม่ตามอารมณ์ฝ่ายต่ำ 
ต่อสู้เพื่อดำรงศาสนาจากศัตรูทั้งที่เห็นตัวและไม่เห็นตัว อดทนต่อความลำบาก ความเหน็ดเหนื่อย ไม่ย่อ
ท้อต่อความทุกข์ยากใดๆ กล่าวคือ การต่อสู้ดิ้นรนเพื่อดำรงศาสนา เช่น เป็นผู้เผยแผ่และจัดอบรมด้าน
ศาสนา เป็นผู้สอน สนับสนุน ช่วยเหลือกลุ่มที่ต่อสู้ขับไล่ผู้กีดกันในเรื่องศาสนาหรือศัตรูให้พ้นจากแผ่นดิน
ตน เป็นต้น 
  8) การเลือกคู่ครองและการแต่งงาน อิสลามอนุมัติให้ชายมีภรรยาได้ตั้งแต่ 1 ถึง 4 คน 
ในกรณีพิเศษ เพื่อแก้ปัญหาสังคม เช่น ในยามสงครามที่มีหญิงมากกว่าชายหรือในกรณีที่ภรรยาเจ็บป่วย 
ไมส่ามารถปฏิบัติหน้าที่ของภรรยา ไม่สามารถให้บุตรสืบสกุลได้ แต่สามีต้องให้ความยุติธรรมในทุกๆ เรื่อง 
ถ้าให้ความยุติธรรมไม่ได้ อัลลอฮ์ ทรงสั่งให้มีภรรยาได้เพียงคนเดียว สามารถแต่งงานกับคนโสด หม้าย 
ทาส ทาสีหรือเชลยก็ได้ แต่ผู้นั้นจะต้องศรัทธาในอิสลาม ห้ามล่วงประเวณีเด็ดขาด 
  9) การฆ่า อิสลามห้ามการฆ่า การฆ่าผู้บริสุทธิ์เป็นบาปหนัก รวมทั้งการฆ่าตนเองด้วย 
เพราะการกำหนดชีวิตเป็นพระกำหนดของอัลลอฮ์ ไม่ใช่หน้าที่ของมนุษย์ จะอ้างว่าฆ่าเพราะเป็นคนเลว
หรือเป็นกาฟิร (ผู้ไม่ศรัทธาต่ออัลลอฮ์) ไม่ได้ เพราะอัลลอฮ์อาจทรงเปิดหัวใจให้เขาสำนึกและศรัทธาใน
พระองค์ก็ได้ ซึ่งไม่มีใครรู้นอกจากพระองค์ ยกเว้นในการต่อสู้ในทางของอัลลอฮ์  
  10) การขอพร มุสลิมจะต้องมีความระมัดระวังตัวไม่ประมาท ต้องขอความคุ้มครอง
จากอัลลอฮ์ให้ปลอดภัยในทุกๆ ด้าน ตั้งแต่ขอให้พ้นจากมารร้าย ของให้มีความรู้ ขอให้เจริญรุ่งเรือง ขอให้
พ้นทุกข์ ขอให้เป็นผู้นอบน้อม ขอให้อดทน ขอให้พ้นจากไฟนรก ขอให้พระองค์ทรงรับการงาน ขอเพื่อ
ความดีในโลกนี้และปรโลก ขอให้ได้มีลูกท่ีดี ให้พ้นจากการกดข่ี ฯลฯ การขอต่างๆ นี้เพื่อตนเอง เพ่ือพ่อแม่
และผู้ศรัทธาทั้งหลาย การขอพรเหล่านี้ให้ขอต่ออัลลอฮ์องค์เดียวเท่านั้น (มุนีเราะฮฺ บินตุ อับดุลเฆาะฟูรฺ, 
2525 : 151-201) 
 ความดี ความชั่วและการชดใช้บาป 
 การทำความดี คือ การกระทำตนให้มีความบริสุทธิ์ทางใจ ตั้งใจที่จะกระทำความดีแผ่ไปยังผู้อื่น 
มนุษย์ที่ดีคือผู้ทำประโยชน์ต่อเพื่อนมนุษย์ด้วยกัน เรียกว่า การทำความดี เป็นการกระทำเพื่อให้บรรลุ
เป้าหมาย ส่งผลให้เกิดความสุขและความดีจะนำไปสู่เป้าหมายสูงสุดของอิสลาม นั่นก็หมายความว่าการที่
ไดไ้ปอยู่ในดินแดนพระเจ้า (สวรรค์นิรันดร) (มุนีเราะฮฺ บินตุ อับดุลเฆาะฟูรฺ, 2525 : 64) 



124 
 

 ส่วนการทำความชั่วหรือบาป แบ่งออกเป็น 2 ชนิด คือ บาปที่เกี่ยวกับตัวเอง บาปที่เกี่ยวกับการ
ล่วงละเมิดสิทธิ์ของผู้อ่ืน กล่าวคือ การทำชั่วชนิดเกี่ยวกับตัวเองคือการลืมละหมาด ซึ่งจะส่งผลให้ไม่บรรลุ
เป้าหมาย เกิดความทุกข์ ต้องรีบกลับใจและชดใช้การกระทำที่ได้ละเลยไประหว่างนี้และตั้งใจมั่นว่าจะไม่
กระทำอีก เพราะความชั่วหรือบาปนี้เกิดจากซาตานหลอกให้คนออกนอกเส้นทางที่อัลลอฮ์วางไว้ (มุสลิม
ไทยโพสต์, ม.ป.ป. : 10 สิงหาคม 2566) 
 บาปจากการล่วงละเมิดสิทธิ์ของผู้อื่นหรือความประพฤติชั่วกับผู้อื่นนั้น หากได้เคยล่วงเกินสิทธิ์
เขาแล้ว ต้องขออภัยจากเขาในทันที ห้ามปล่อยให้ค้างไว้จนตายจากกันไป พยายามรีบเร่งทำความดีไว้ให้
มากที่สุด การชดใช้หนี้ของการกระทำความชั่วระหว่างบุคคลต่อบุคคล โดยผู้ที่เคยฉ้อโกง เคยฆ่า เคย
นินทาว่าร้าย เคยข่มเหง เคยล่วงละเมิดสิทธิหรือให้ความไม่เป็นธรรมต่อเขา จะต้องชดใช้พฤติกรรมต่างๆ 
เหล่านี้ที่เคยทำกับเขา 
 วิธีการชดใช้บาปของผู้ที่ได้ล่วงละเมิดเขา จะต้องเอาความดีของตนไปชำระหนี้ยกให้อีกฝ่ายหนึ่ง 
หากตนมีผลแห่งความดีไม่เพียงพอ ก็จะต้องรับเอาบาปต่างๆ ของอีกฝ่ายหนึ่งมารวมไว้เป็นของตน ผู้ที่มี
แต่ความชั่ว ไม่เหลือความดีไว้เป็นของตัวเองเลยนั้น ก็จะต้องถูกพิพากษาให้ลงนรกอย่างแน่นอน (การีม 
อับดุลเลาะฮ์, ม.ป.ป. : 64-65) 
 สวรรค์และนรก 
 ศาสนาอิสลาม สอนให้มุสลิมทุกคนต้องเชื่อว่าสวรรค์และนรกมีอยู่จริง ซึ่งพระอัลลอฮ์ได้แจ้งไว้
ในอัลกุรอานมากมายหลายตอน ผู้ที่ปฏิเสธเรื่องสวรรค์และนรกจะถือว่าเป็นผู้ไม่ศรัทธา (กาฟิร)  
 สวรรค์ คือ สถานที่ซึ่งอัลลอฮ์ทรงจัดเตรียมไว้เพื่อตอบแทนบุคคล ผู้ประพฤติแต่ความดีปฏิบัติ
ตามบทบัญญัติของพระองค์ ในสวรรค์มีแต่สิ่งที่ร่มเย็นเป็นสุข เป็นแดนแห่งความบรมสุขโดยแท้ ชนิดที่ไม่
เคยเห็น ไม่เคยคิด ไม่เคยได้ยินและสติปัญญาของมนุษย์จะคาดไม่ถึง 
 นรก คือ สถานที่ซึ่งอัลลอฮ์ทรงจัดเตรียมไว้สำหรับลงโทษ ผู้ที่ฝ่าฝืนต่อบทบัญญัติของพระองค์ ใน
นรกมีสิ่งทรมานและสิ่งที่น่าสะพรึงกลัวต่างๆ เป็นแดนแห่งความทุกข์ระทม ชนิดที่เราไม่เคยเห็น ไม่เคยคิด
และปัญญาของเราคาดไม่ถึง 
 สำหรับผู้ที่กระทำแต่ความดี โดยได้รับการพิพากษาให้เข้าสวรรค์ เขาก็จะได้อยู่ในสถานที่อันเป็น
บรมสุขนั้นตลอดไปไม่มีเวลาสิ้นสุด 
 ส่วนผู้ที่ไม่ยอมศรัทธา (กาฟิร) ซึ่งได้รับการพิพากษาให้ลงนรก เขาก็จะต้องทนทุกข์ทรมานอย่าง
น่าสะพรึงกลัว อยู่ในนรกตลอดกาล อย่างไม่มีเวลาสิ้นสุดเช่นกัน 
 สำหรับผู้เป็นศรัทธาชน ยอมรับบทบัญญัติของพระผู้เป็นเจ้า แต่เขาได้กระทำความชั่วมากกว่า
ความดี จนถูกพิพากษาให้ลงนรก หากพระผู้เป็นเจ้าประทานอภัยให้เขา เขาก็จะได้เข้าสู่สวรรค์ได้รับความ
ผาสุกสำราญตลอดไป หากเขาไม่ได้รับการอภัยโทษ เขาก็จะต้องทนทุกข์ทรมานจนสาสมกับความผิดของ
เขา หลังจากท่ีได้รับโทษแล้วก็จะได้เข้าสู่สรวงสวรรค์อันเป็นบรมสุขต่อไปตลอดกาล 



125 
 

 ในส่วนความทุกข์ความสุขในนรกและสวรรค์นั้น จะได้รับแตกต่างกันตามความดีความชั่วของตน 
หากเป็นคนที่มีความดีมาก ก็จะได้รับความสุขมากเหนือคนอ่ืนๆ เช่นเดียวกันหากมีความชั่วช้ามากกว่าคน
อ่ืน ก็จะต้องได้รับการทนทุกข์ทรมานมากกว่าเช่นกัน (การีม อับดุลเลาะฮ์, ม.ป.ป. : 68-69) 
 การก าเนิดของมนุษย์ 
 การกำเนิดมนุษย์ได้กล่าวไว้ในคัมภีร์อัลกุรอานอยู่ 4 ลักษณะ คือ 1) อัลลอฮ์ทรงสร้างมนุษย์จาก
ดิน คือ อาดัม 2) อัลลอฮ์ทรงสร้างมนุษย์จากอวัยวะชิ้นหนึ่งของ นบ ีอาดัม มนุษย์ผู้นี้ คือ ฮาวอ 3) อัลลอฮ์
ทรงสร้างมนุษย์โดยการเป่าวิญญาณเข้าไปในครรภ์ของมารดา คือ นบ ีอีซา 4) อัลลอฮ์ทรงสร้างมนุษย์โดย
ผ่านกระบวนการทางธรรมชาติ คือ มวลมนุษยชาติ ยกเว้นอาดัม ฮาวอ และ อีซา (อิบราเฮ็ม ณรงค์รักษา
เขต, 2543 : 73) 
 มนุษย์คนแรกในประวัติศาสตร์ของมวลมนุษยชาติตามความเชื ่อของอิสลามคือ อาดัม ซึ่งเป็น
มนุษย์ที่อัลลอฮ์ทรงสร้างมาจากดิน ดังคำว่า “ผู้ทรงท าให้ทุกสิ่งที่พระองค์ทรงสร้างมันให้ดีงามและ
พระองค์ทรงเริ่มการสร้างมนุษย์จากดิน” (อัลกุรอานแปล, 23 : 7) และคำว่า “และจงร าลึกเมื่อพระ
เจ้าของเจ้าตรัสแก่มะลาอิกะฮ์ว่า แท้จริงข้าเป็นผู้สร้างมนุษย์จากดินแห้ง จากดินด าเป็นตม” (อัลกุรอาน
แปล, 15 : 28) เมื่อพระองค์ทรงสร้างร่างกายของอาดัมเสร็จแล้ว ก็ทรงเป่าวิญญาณเข้าไปในร่างกายของ
อาดัม มุสลิมจึงถือว่าอาดัมเป็นมนุษย์คนแรก 
 มนุษย์ถูกสร้างขึ้นมาเพ่ือให้เป็นตัวแทน (เคาะลีฟะฮ์) ของพระองค์บนผืนแผ่นดิน เป็นตัวแทนที่จะ
เชิญชวนมนุษย์ให้ปฏิบัติตามระบบความยุติธรรม (ชารีอะฮ์) ของพระองค์ ซึ่งนักวิชาการอิสลามมีทัศนะที่
แตกต่างกันออกไป บางกลุ่มมีทัศนะว่า อาดัม เท่านั้นที่เป็นระบบความยุติธรรมของอัลลอฮ์ บางกลุ่มมี
ทัศนะว่า บรรดาศาสดาพยากรณ์เท่านั้นที่เป็นตัวแทนของอัลลอฮ์ อย่างไรก็ตาม นักคิดมุสลิมส่วนใหญ่มี
ทัศนะไปในทางเดียวกันว่า มนุษย์ทุกนามคือตัวแทนของอัลลอฮ์บนผืนแผ่นดิน 
 มุสลิมเชื่อว่า มนุษย์ทุกคนเกิดมาด้วยภาวะที่บริสุทธิ์  ไม่มีมลทินใดๆ หากเด็กที่เกิดจากครรภ์
มารดายังไม่ปฏิบัติความชั่ว เด็กเหล่านั้นจะไม่มีบาป กล่าวคือ อิสลามถือว่าการปฏิบัติความชั่วในขณะที่
ตนเองขาดสติจะไม่ถือว่าเป็นบาป ดังนั้น หากเด็กที่เกิดจากครรภ์มารดาได้ปฏิบัติในสิ่งที่ไม่ดี อิสลามก็ยัง
ถือว่าเด็กคนนั้นมีบาปเพราะยังไม่บรรลุนิติภาวะ  
 วิวัฒนาการของการกำเนิดมนุษย์หรือทารกในครรภ์ ได้มีบันทึกไว้ว่า “แน่นอนเราได้สร้างมนุษย์
มาจากธาตุแท้ของดิน แล้วเราท าให้เขาเป็นเชื้ออสุจิ อยู่ในที่พักอันมั่นคง (คือมดลูก) แล้วเราได้ท าให้เชื้อ
อสุจิกลายเป็นก้อนเลือดแล้วเราได้ท าให้ก้อนเลือดกลายเป็นก้อนเนื้อแล้วเราได้ท าให้ก้อนเนื้อกลายเป็น
กระดูก แล้วเราหุ้มกระดูกนั้นด้วยเนื้อ แล้วเราได้เป่าวิญญาณให้เขากลายเป็นอีกรูปร่างหนึ่ง ดังนั้นอัลลอฮ์
ทรงจ าเริญยิ่ง ผู้ทรงเลิศแห่งปวงผู้สร้าง” (อัลกุรอานแปล, 23 : 12-14) 
 อิสลาม ถือว่ามนุษย์ประกอบด้วยร่างกายและจิตใจ รวมเป็นหนึ่งและไม่แยกออกจากกัน อิสลาม
ได้ปฏิเสธแนวคิดที่เชื่อว่า มนุษย์ประกอบด้วยร่างกายและองค์ประกอบทางเคมี และปฏิเสธแนวคิดที่มอง
มนุษย์ในแง่ของจิตวิญญาณเพียงอย่างเดียว จากทัศนะของนักวิชาการศาสนาอิสลามชื่อ ซัยยิด มูฮัมมัด 
อัล อัตตาซ (Syed Muhammad Al Attas, 1979 : 25) มองว่า มนุษย์ประกอบด้วยส่วนที่เป็นจิตและ



126 
 

ส่วนที่เป็นร่างกาย จิตของมนุษย์นั้นมีอยู่ 2 ประเภท คือ จิตแห่งเหตุผลและจิตแห่งเดรัจฉาน หากมนุษย์
ถูกครอบงำด้วยจิตแห่งเดรัจฉาน เข้าก็จะปฏิบัติ ในสิ่งที่ชั่วร้ายเยี่ยงเดรัจฉานหรือเลวยิ่งกว่านั้น มนุษย์
ซึ่งอัลลอฮ์ทรงประทานสติปัญญาให้รู ้จักคิดและไตร่ตรอง หากเขายังคงปฏิบัติเยี่ยงเดรัจฉานแล้ว เขา
เหล่านั้นย่อมจะเลวยิ่งกว่าเดรัจฉาน ดังคำว่า “เจ้าจะคิดว่า ส่วนใหญ่ของพวกเขาจะได้ยินหรือใช้สติปัญญา 
พวกเขามิใช่อ่ืนใดดอก นอกจากเป็นเช่นปศุสัตว์ ยิ่งไปกว่านั้น พวกเขายังจะหลงทางเสียอีก” (อัลกุรอาน
แปล, 25 : 44) 
 ตรงกันข้ามหากมนุษย์บรรลุซึ่งจิตแห่งเหตุผล พวกเขาก็จะปฏิบัติแต่สิ่งที่ดีงามและสิ่งที่จะทำให้
บรรลุซึ่งจิตแห่งเหตุผลได้ คือ ศาสนา (อัลดีน) สิ่งที่จะทำให้มนุษย์สยบต่ออัลลอฮ์ คือ อัลอิสลาม เมื่อ
มนุษย์ปฏิบัติตามท้ังสองอย่างแล้ว พวกเขาจะบรรลุซึ่งระดับสูงสุดของการเป็นมนุษย์  
 โดยองค์ประกอบของร่างกายมนุษย์ด้านกายและจิตใจตามทัศนะอิสลามแยกออกได้ ดังนี้ 
 1. หัวใจ ในร่างกายของมนุษย์จะมีอวัยวะชิ้นหนึ่ง ที่มีความสัมพันธ์กับสติปัญญาของมนุษย์นั่นคือ 
หัวใจ ใจมีอยู่สองประเภท คือ 1) ใจที่เป็นรูปธรรม ซึ่งเป็นหัวใจที่มองเห็นด้วยตาและสัมผัสด้วยมือได้ 2) 
ใจที่เป็นนามธรรม ซึ่งแฝงเร้นอยู่ในร่างกายของมนุษย์ มีความสำคัญต่อการกำหนด เป็นนายที่คอยควบคุม
พฤติกรรมต่างๆ ของมนุษย์ การที่มนุษย์ไม่สามารถแยกแยะสิ่งดีและชั่ว ได้ สาเหตุมาจากหัวใจนั่นเอง ดัง
คำว่า “แท้จริงการมองของนัยตานั้นมิได้บอกดอก แต่ว่าหัวใจที่อยู่ในทรวงอกต่างหากที่บอด” (อัลกุรอาน
แปล, 22 : 46)  
 2. วิญญาณ เป็นเรื่องที่ลี้ลับเหนือความสามารถของมนุษย์ที่จะรับรู้ได้อย่างถ่องแท้ วิญญาณเป็น
สิ่งที่บริสุทธิ์โดยอัลลอฮ์ทรงประทานให้กับมนุษย์ วิญญาณมีความแตกต่างกับจิต วิญญาณบริสุทธิ์มี
ความสัมพันธ์อย่างใกล้ชิดกับอัลลอฮ์ แต่การที่มนุษย์ปฏิบัติในสิ่งที่ดีและไม่ดีเป็นผลมาจากจิต เพราะ
วิญญาณเป็นของบริสุทธิ์ เนื่องจากอัลลอฮ์ทรงเป่าเข้าไปในเรือนร่างของมนุษย์ เพื่อที่จะให้ได้มีชีวิตขึ้นมา
เท่านั้น 
 3. จิต ตามคัมภีร์อัลกุรอานได้แบ่งจิตออกเป็นระดับ 3 ระดับ คือ 1) จิตระดับต่ำที่สุด เป็นจิต
เดรัจฉาน ผู้ถูกจิตประเภทนี้ครอบงำจะปฏิบัติในสิ่งที่ต่ำทรามเยี่ยงเดรัจฉาน ทำให้หลงผิดและหลงลืมถึง
พันธะสัญญาที่ได้ให้ไว้ในวันที่อัลลอฮ์ทรงสร้างมนุษย์ มีความโลภ เห็นแก่ตัว 2) จิตระดับกลาง เป็นจิตที่ทำ
ให้มนุษย์รู้สึกและสำนึกถึงการกระทำของตนเอง ต่อสู้กับตัณหาและกิเลสที่ต่ำทรามของตน ซึ่งถือเป็นจิตที่
สูงส่งของมนุษย์ และ 3) จิตสมบูรณ์ เป็นจิตที่สมบูรณ์และได้รับการคุ้มครองจากอัลลอฮ์ เป็นจิตที่ทำให้
มนุษย์สามารถพัฒนาตนเองให้บรรลุซึ่งวิญญาณที่บริสุทธิ์ เป็นภาวะจิตที่ชักชวนให้ปฏิบัติแต่สิ่งที่ดีงาม จิต
ประเภทนี้คือวิญญาณบริสุทธิ์ที่อัลลอฮ์ทรงเป่าเข้าไปในร่างกายของมนุษย์ หากมนุษย์บรรลุถึงจิตระดับนี้
แล้ว ก็จะกลับไปยังอัลลอฮ์ด้วยความเปรมปรีดิ์ 
 4. สติปัญญาและเหตุผล สติปัญญาของมนุษย์จะมีความผูกพันธ์กับสัญชาตญาณของมนุษย์  
เพราะบางครั้งมนุษย์สามารถที่จะเข้าใจอะไรบางอย่างได้โดยไม่ต้องใช้เหตุผล ส่วนเหตุผลนั้นจะอยู่ใน
ระดับที่สูงกว่าสติปัญญา อย่างไรก็ตาม มนุษย์จะไม่บรรลุซึ่งเหตุผล หากปราศจากความช่วยเหลือของ
สติปัญญา (อิบราเฮ็ม ณรงค์รักษาเขต, 2543 : 73-85) 



127 
 

 เป้าหมายสูงสุดของศาสนาอิสลาม 
 การได้รับความสุขสบายในสรวงสวรรค์ คือ เป้าหมายอันสูงสูดของอิสลาม เป็นสถานที่ซึ่งอัลลอฮ์
ทรงจัดเตรียมไว้ เพื่อตอบแทนบุคคลผู้ประพฤติแต่ความดีปฏิบัติตามบทบัญญัติของพระองค์ ในสวรรค์มี
แต่สิ ่งที ่ร ่มเย็นเป็นสุข เป็นแดนแห่งความบรมสุขโดยแท้ ชนิดที ่ไม่เคยเห็น ไม่เคยคิด ไม่เคยได้ยิน  
สติปัญญาของมนุษย์ไม่สามารถคาดถึงได้ สรวงสวรรค์แห่งนี้เป็นสถานที่อันบรมสุขตลอดกาลชั่วนิรันดร์ 
 สำหรับผู้ที ่จะเข้าไปสู่สรวงสวรรค์ได้ เมื่อครั ้งที่ยังมีชีวิตอยู่ ต้องเป็นศรัทธาชน คือยอมรับ
บทบัญญัติของพระผู ้เป็นเจ้า กล่าวคือ ต้องมีความศรัทธาอันแรงกล้าต่ออัลลอฮ์ ต่อบรรดาเทวทูต
ของอัลลอฮ์ ต่อบรรดาคัมภีร์ของอัลลอฮ์ ต่อบรรดาศาสนทูตของอัลลอฮ์ ต่อวันสุดท้ายของโลกและต่อ
กำหนดของอัลลอฮ์ทั้งทางดีและทางร้าย  
 ต้องปฏิบัติตามบทบัญญัติของอัลลอฮ์อย่างเคร่งครัด ได้แก่ ข้อปฏิบัติ 5 ประการ คือ 1) ต้องกล่าว
ปฏิญาณตนเป็นภาษาอาหรับเท่านั้นว่า “อัซฮ่าดู้ อันลาอ้ีลาฮ่า อ้ิลลั้ลลอฮู่ ว่าอัซฮ่าดู้ อันน่ามู่ฮัมม่าดั้ร ร่อ
ซูลุ้ลลอฮ่ี” 2) ต้องกระทำละหมาดทุกวัน วันละ 5 เวลา 3) ต้องบริจาคซะกาต 4) ต้องถือศีลอดทุกวัน
ตลอดเดือนรอมฎอน และ 5) ขณะมีชีวิตอยู่ ครั้งหนึ่งต้องเดินทางไปบำเพ็ญพิธีฮัจย์ที่นครเมกกะ (การีม 
อับดุลเลาะฮ์, ม.ป.ป. : 83) 
 เมื่อมนุษย์ได้ตายไปแล้ว วิญญาณของมนุษย์จะต้องอยู่ในโลกกึ่งกลาง (บัรซัค) ทุกคน ไม่ว่าศพคน
นั้นจะถูกฝังไว้ในสุสาน (กุโบร์) หรือถูกเผาจนเป็นเถ้าถ่านแล้วก็ตาม วิญญาณจะกลับคืนสู่ร่างอีกครั้ง ด้วย
เดชานุภาพของอัลลอฮ์ วิญญาณนั้นกำลังอยู่ในโลกกึ่งกลางระหว่างโลกปัจจุบัน (ดุนยา) ที่พ้นไปแล้ว กับ
โลกหน้า (อาคิเราะฮ์) ที่ยังมาไม่ถึง 
 การอยู่ในโลกกึ่งกลางนั้น เพื่อรอเทวทูต (ม่าลาอิกะฮ์) สองท่านมาสอบสวนพฤติกรรมของผู้ตาย 
ถ้าผู้ตายเป็นคนดีปฏิบัติตามบทบัญญัติของพระผู้เป็นเจ้าโดยเคร่งครัด ก็จะตอบคำถามของเทวทูตได้อย่าง
ง่ายดายโดยไม่หวาดหวั่นเลย คำถามที่ผู้ตายจะถูกถาม จะเป็นเรื่องเกี่ยวกับการศรัทธาและบทบัญญัติ
ต่างๆ ของอิสลาม เช่น ใครเป็นพระผู้เป็นเจ้า ใครเป็นศาสดา นับถือศาสนาอะไร ถามเกี่ยวกับข้อบังคับ
และข้อห้ามต่างๆ ของอิสลามผู้ตอบคำถามได้ ก็จะได้รับความสุขสบายดุจอยู่ในสรวงสรรค ์ เพื่อรอการ
พิพากษาในวันสุดท้ายหรือวันสิ้นโลก (การีม อับดุลเลาะฮ์, ม.ป.ป. : 71) 
 สรุป ศาสนาอิสลามปฏิบัติตามบทบัญญัติในคัมภีร์อัลกุรอาน เป็นหลักปฏิบัติของศาสนา กรุอาน 
เป็นคัมภีร์ที่พระผู้เป็นเจ้าทรงประทานให้กับท่านนบีมุฮัมมัดใช้ประกาศให้มนุษย์ปฏิบัติตตาม กรุอาน  มี
โองการ 6000 โองการ ซึ่งไม่เคยถูกต่อเติมหรือเปลี่ยนแปลงเลย นอกจากคัมภีร์อัลกุรอานแล้ว ยังมีคัมภีร์
ที่เกี่ยวกับหลักจรรยาบรรณ เป็นโอวาทและจริยวัตรของท่านศาสดาที่ได้เป็นแบบอย่างกับมุสลิมได้ปฏิบัติ
ตาม เรียกว่า อัลฮะดีษ 
 ในอัลกุรอานได้มีหลักคำสอนสำคัญของอิสลามมากมาย ซึ่งแบ่งออกเป็นหลักใหญ่ๆ สองประการ 
คือ หลักศรัทธา เป็นบทบัญญัติที่มุสลิมทุกคนต้องยึดมั่น ได้แก่ การศรัทธาต่ออัลลอฮ์ การศรัทธาต่อเทว
ทูตของอัลลอฮ์ การศรัทธาต่อคัมภีร์ที ่อัลลอฮ์ประทานให้กับบรรดาศาสนทูตทุกท่าน การศรัทธาต่อ



128 
 

บรรดาศาสนทูตของอัลลอฮ์ทุกท่าน ศรัทธาในวันสุดท้าย วันสิ้นโลก วันพิพากษาและศรัทธาต่อกฎแห่งการ
กำหนดสภาวะจากอัลลอฮ์  
 หลักปฏิบัติเป็นบทบัญญัติที่มุสลิมทุกคนต้องปฏิบัติตาม ได้แก่ ต้องกล่าวปฏิญาณหรือกล่าวคำ
สัตย์ว่าจะปฏิบัติตามพันธสัญญาที่อัลลอฮ์ทรงให้และคำสอนของ นบี มุฮัมมัด ต้องดำรงละหมาดวันละ 5 
เวลา ต้องบริจาคซะกาต ต้องถือศีลอดในเดือนรอมฎอน ต้องบำเพ็ญฮัจญ์อย่างน้อยหนึ่งครั้งในชีวิต ซึ่งข้อ
นี้ไม่ได้บังคับ แล้วแต่ความสามารถของแต่ละคน 
 หากฝ่าฝืนบทบัญญัติของอิสลาม ซึ่งประกอบด้วย ทางกาย ได้แก่ การกราบไหว้บูชารูปปั้นหรือสิ่ง
อ่ืนๆ โดยถือเป็นสิ่งสักการะ ตลอดจนกราบมนุษย์ เช่น พ่อ แม่หรือใครก็ตาม ผู้นั้นต้องหลุดพ้นจากอิสลาม 
ทางวาจา ได้แก่ การพูดหมิ่นบทบัญญัติ พูดบิดเบือนบทบัญญัติ พูดหมิ่นอัลลอฮ์ ประณามมุสลิมว่าไม่ใช่
มุสลิม ผู้นั้นต้องหลุดจากอิสลาม ทางใจ ได้แก่ การสงสัยในคุณลักษณะของอัลลอฮ์ สงสัยในตัวท่านนบ ี
มุฮัมมัด สงสัยเกี่ยวกับสวรรค์นรกหรือวันสิ้นโลก ผู้นั ้นต้องหลุดจากอิสลาม ยกเว้นเพียงเด็กที่ยังไม่บรรลุ
นิติภาวะ คนบ้า คนเมาหรือผู้ถูกบังคับให้กระทำ 
 ศาสนาอิสลาม ได้วางรูปแบบด้านจริยธรรม เพื่อให้มุสลิมใช้ในการดำเนินชีวิต สร้างความดีต่อตน
และผู้อ่ืน ได้แก่ (1) การทำความดี เช่น การทำประโยชน์ต่อเพื่อนมนุษย์ด้วยกัน (2) ความมีสัจจะ เช่น ไม่
คดโกงต่อสิ่งต่างๆ หรือรักษาคำสัญญา (3) การให้อภัย เช่น อภัยต่อศัตรู หรือการอภัยต่ อการอาฆาตจอง
เวร (4) จรรยามารยาท เช่น การถ่อมตน สุภาพอ่อนน้อม (5) ความเมตตากรุณา เช่น เอ็นดูหรือปรารถนา
จะให้ผู้อื่นเป็นสุข (6) ความรักและความเป็นพี่น้องกัน เช่น การรักผู้อื่นเหมือนรักตนเอง (7) การควบคุม
ตนเอง เช่น การไม่คิดทำร้ายหรือข่มเหงผู้อื่น (8) ความรับผิดชอบ เช่น รับผิดชอบต่อหน้าที่ (9) การ
ดำเนินชีวิตสายกลาง เช่น การใช้จ่ายเงินอย่างพอดี (10) การศึกษา เช่น เรียนรู้ควบคู่ทั้งทางโลกและทาง
ธรรม (11) ความอดทน เช่น ไม่ย่อท้อต่ออุปสรรค 
 ศาสนาอิสลาม ส่งเสริมมนุษยสัมพันธ์และการปฏิบัติตนต่อผู้อ่ืน ได้แก่ (1) หน้าที่ในการปฏิบัติตน
ต่อพ่อแม่ เช่น เชื่อฟังและปฏิบัติตาม แต่ต้องไม่ขัดต่อบัญญัติของอัลลอฮ์ (2) หน้าที่ในการปฏิบัติตนต่อ
ญาติพี่น้อง (3) หน้าที่ในการปฏิบัติตนต่อสามีหรือภรรยา เช่น รักใคร่ ปรองดอง คุ้มครอง เลี้ยงดู (4) 
หน้าที่ในการปฏิบัติตนต่อลูก เช่น ให้ความรักความอบอุ่นใจ (5) หน้าที่ในการปฏิบัติตนต่อเพื่อนบ้านและ
การคบเพื่อน (6) หน้าที่ในการปฏิบัติตนต่อครูและศิษย์ เช่น ครูให้ความรู้ ศิษย์ตั้งใจฟังครู (7) หน้าที่ใน
การปฏิบัติตนต่อผู้ป่วยและคนตาย เช่น ควรไปเยี่ยม ให้กำลังใจ หากตายก็ควรไปส่งศพ (8) หน้าที่ในการ
ปฏิบัติตนต่อผู้หญิง แม้หม้าย เด็กกำพร้า เช่น ให้การคุ้มครองผู้หญิง ให้ความอุปการะแม่หม้ายและ
ช่วยเหลือเด็กกำพร้าดั่งญาติ (9) หน้าที่ในการปฏิบัติตนต่อคนใช้ ขอทาน คนตาบอดและสัตว์ เช่น ปฏิบัติ
ต่อคนเหล่านี้ด้วยความเมตตา ส่วนสัตว์ห้ามทารุณหรือฆ่าเล่นๆ เพ่ือความสนุก แต่ฆ่าเพ่ือป้องกันอันตราย 
หรือฆ่าเพ่ือเป็นอาหารได ้
 ศาสนาอิสลาม วางรากฐานซึ่งเป็นแนวทางในการดำเนินชีวิตของมุสลิมไว้ คือ มีความละอายต่อ
บาป มีความสะอาด มีข้ออนุญาตและข้อห้ามในการบริโภคอาหาร เช่น ห้ามกินหมู และเสพสิ่งมึนเมา แต่
ให้กินสิ่งที่เป็นประโยชน์ต่อสุขภาพ แต่งกายปกปิดสิ่งพึงสงวน ต้องประกอบอาชีพ ต้องเผยแผ่ศาสนา ต้อง



129 
 

ต่อสู้ในทางของอัลลอฮ์ เช่น การต่อสู้ดิ้นรนเพื่อดำรงศาสนา ต้องเลือกคู่ครองและแต่งงาน เช่น อิสลามมี
ภรรยาได้ 1 ถึง 4 คน เพื่อแก้ปัญหาสังคม ผู้นั้นต้องเข้าศรัทธาในอิสลาม ห้ามฆ่าตนเองและผู้อ่ืน ยกเว้นใน
การต่อสู้ในทางของอัลลอฮ์และต้องขอพรขอความคุ้มครองจากอัลลอฮ์ 
 ศาสนาอิสลามให้เชื่อเรื่องความดี ความชั่ว และการชดใช้บาป กล่าวคือ มุสลิมต้องทำความดีเพื่อ
ประโยชน์ต่อตนและเพื่อนมนุษย์ด้วยกัน การทำดีย่อมส่งผลให้เกิดสุข เรียกว่า การทำดี ส่วนความชั่วคือ
บาปมีสองอย่าง ได้แก่ บาปเกี่ยวกับตัวเอง เช่น การลืมละหมาด บาปเกี่ยวกับผู้อื่น เช่น ฉ้อโกง ฆ่า นินทา 
ข่มเหงเคยล่วงละเมิดสิทธิผู้อ่ืนหรือไม่ให้ความเป็นธรรมผู้อ่ืน เรียกว่า การทำชั่ว 
 ผู้ประพฤติความดีหรือปฏิบัติตามบทบัญญัติของพระผู้เป็นเจ้า จะได้รับการพิพากษาในวันสุดท้าย
ให้เข้าไปอยู่ในสวรรค์ อันเป็นสถานที่ซ่ึงอัลลอฮ์ได้ทรงจัดเตรียมไว้เพื่อตอบแทนผู้ทำความดี  
 ส่วนผู้ประพฤติชั่วหรือไม่ปฏิบัติตามบทบัญญัติของพระผู้เป็นเจ้า จะได้รับการพิพากษาในวัน
สุดท้ายให้ลงนรก อันเป็นสถานที่ทุกข์ทรมาน น่าสะพรึงกลัว อยู่ในนรกตลอดกาล 
 อย่างไรก็ตาม สำหรับผู้ยอมรับบทบัญญัติของพระผู้เป็นเจ้า แต่ได้พลาดพรั้งกระทำความชั่ว
มากกว่าความดี จะถูกพิพากษาให้ลงนรก รอวันพระองค์ประทานอภัยให้ เมื่อพระองค์อภัยให้ก็จะได้เข้าสู่
สวรรค์ได้รับความผาสุกตลอดไป หากไม่ได้รับการอภัย ก็ต้องทนทุกข์ทรมานจนสมกับความผิดที่ได้ทำไว้ 
หลังจากความผิดบาปหมดแล้ว ก็จะเข้าสู่สรวงสวรรค์ตลอดไป 
 อิสลามบัญญัติไว้ว่า มนุษย์ทุกคนถูกสร้างขึ้นมาโดยพระผู้เป็นเจ้า พระองค์ได้สร้างทารกจากธาตุ
แท้ของดิน แล้วทำให้เป็นเชื้ออสุจิอยู่ในมดลูก แล้วพระองค์ได้ทำให้อสุจิกลายเป็นก้อนเลือด ต่อมา
พระองค์ได้ทำให้ก้อนเลือด กลายเป็นก้อนเนื้อ ก้อนเนื้อกลายเป็นกระดูก ทำให้กระดูกถูกหุ้มด้วยเนื้อ แล้ว
พระองค์ได้เป่าวิญญาณให้ทารกในครรภ์ ดังนั้น มนุษย์จึงประกอบด้วยร่างกายและจิตใจรวมเป็นหนึ่ง ไม่
อาจแยกจากกันได้ มนุษย์ทุกคนจึงเป็นตัวแทนของพระผู้เป็นเจ้าบนผืนแผ่นดิน 
 อย่างไรก็ตาม วิญญาณเป็นสิ่งที่บริสุทธิ์โดยอัลลอฮ์ทรงประทานให้กับทารก เป็นเพียงเพื่อที่จะให้
ได้มีชีวิตขึ้นมาเท่านั้น แต่ทารกเมื่อโตขึ้นได้ปฏิบัติในสิ่งที่ดีและไม่ดีเป็นผลมาจากจิต จิตมี 3 ระดับ คือ จิต
ระดับต่ำที่สุด เป็นจิตเดรัจฉานครอบงำ จิตระดับกลาง เป็นจิตที่สูงส่งของมนุษย์และจิตสมบูรณ์ เป็นจิตที่
ได้รับการคุ้มครองจากอัลลอฮ์ 
 ศาสนาอิสลามมีเป้าหมายสูงสุด คือ การได้รับความผาสุกในสรวงสรรค์ บุคคลที่จะเข้าสู่สวรรค์ได้ 
ต้องเป็นศรัทธาชน คือ ยอมรับบทบัญญัติของอัลลอฮ์ ต้องปฏิบัติตามบทบัญญัติของอัลลอฮ์อย่างเคร่งครัด 
เมื่อตายไปวิญญาณจะอยู่ในโลกกึ่งกลาง เพื่อรอเทวทูตมาสอบสวน ผู้ตอบคำถามเทวทูตได้ก็จะได้รับ
ความสุขสบายดุจอยู่ในสวรรค์ เพื่อรอการพิพากษาในวันสุดท้าย หลังจากพิพากษาแล้วก็จะไปอยู ่บน
สวรรค์ อันเป็นสถานที่ท่ีองค์อัลลอฮ์ทรงจัดเตรียมไว้แล้ว เป็นสุขตลอดกาลชั่วนิรันดร์ 
 

5. สรุปท้ายบท 
 จากการเปรียบเทียบคัมภีร์และหลักคำสอนของทั้ง 4 ศาสนา พบว่ามีหลายประเด็นที่แตกต่าง
และเหมือนกัน ดังนี้  



130 
 

 ประเด็นเรื่องคัมภีร์ ศาสนาพุทธเป็นศาสนาเดียวที่ได้รับหลักคำสอนมาจากพระศาสดา ซึ่งไม่ใช่
คำสอนที่ส่งผ่านทางพระเจ้าหรือสิ่งลี้ลับที่สัมผัสไม่ได้ด้วยประสาทสัมผัสทั้ง 5 ในระยะแรกอาศัยการจดจำ
คำสอนด้วยการท่องถ่ายทอดสืบกันมา รวมทั้งได้มีการจารึกคำสอนลงในใบลานเป็นลายลักษณ์อักษรครั้ง
แรกราว พ.ศ.433 เรียกว่า พระไตรปิฎก 
 ศาสนาพรามหมณ์-ฮินดู ใช้คัมภีร์พระเวท ซึ่งเป็นคัมภีร์ที่ฤาษีได้สดับมาด้วยปัญญา รับคำสอน
มาจากพระผู้เป็นเจ้า ได้แก่ ฤคเวท ยชุรเวท สามเวทและอถรรพเวท เรียกว่า ศรุติ และมีคัมภีร์อื่นๆ เป็น
คัมภีร์ที่พราหมณ์แต่งข้ึนเองโดยการคิดค้นขึ้นมาด้วยสติปัญญา เรียกว่า สัมฤติ 
 ศาสนาอิสลาม ใช้คัมภีร์อัลกุรอาน เป็นคัมภีร์ที่พระผู้เป็นเจ้าทรงประทานให้กับพระศาสดา เพื่อ
ประกาศให้มนุษย์ปฏิบัติตตาม และยังมีคัมภีร์ที่เก่ียวกับหลักจรรยาบรรณ เป็นโอวาทและจริยวัตรของพระ
ศาสดา เรียกว่า อัลฮะดีษ 
 ศาสนาคริสต์ เป็นศาสนาที่พัฒนาสืบเนื่องมาจากศาสนายิว นับถือพระยะโฮวาห์ว่าเป็นพระเจ้า
เพียงองค์เดียวเหมือนกนั มีความเคารพนับถือต่อคัมภีร์ของศาสนายิวด้วย คือ พันธสัญญาเดิม โดยได้เขียน
เป็นคัมภีร์เฉพาะตนขึ้นอีกเล่มหนึ่ง เรียกว่า พันธสัญญาใหม่ หรือ ไบเบิลใหม่ 
 ประเด็นเรื่องกรรม บุญบาป นรกสวรรค์และการเวียนว่ายตายเกิด 
 ศาสนาพุทธและศาสนาพรามหณ์-ฮินดู มีความเชื่อเรื่องกรรมและการให้ผลของกรรมเหมือนกัน 
กล่าวคือ ทำดีย่อมได้ผลที่ดี ทำชั่วย่อมได้ผลที่ชั่ว ทุกคนย่อมเป็นเจ้าของของกรรม จะเป็นผู้รับผลแห่ง
กรรมนั้น ดังคำกล่าวที่ว่า “สัตว์โลกย่อมเป็นไปตามกรรม” กรรมคือการกระทำด้วยกายวาจาและใจ แต่
กรรมอาจให้ผลต่างกัน เพราะมีความสลับซับซ้อนคืออาจให้ผลตามกาล อาจให้ผลหนักหรือเบา ซึ่งเป็นไป
ตามวาระและแรงของผลกรรม กรรมต่างๆ จะหยุดให้ผลได้ด้วยการให้ผลจนหมดแล้ว  
 บุญและบาป เกิดจากการกระทำที่เรียกว่า กรรม ไม่ว่าจะเป็นกรรมดีหรือกรรมชั่ว ล้วนแล้วต้อง
ได้รับผลของกรรมนั้น กรรมดีหรือกรรมชั่ว ย่อมส่งผลให้ไปเกิดในสวรรค์หรือนรก ผู้ทำกรรมดีย่อมไปเกิด
ในสวรรค์ ได้รับความสุขอันเกษมสรรค์ ส่วนผู้ทำกรรมชั่วย่อมไปเกิดในนรก เสวยความทุกข์ตามสภาพของ
กรรมที่ได้ทำไว้ เมื่อมาเกิดในโลก อาจจะเป็นสัตว์เดรัจฉานหรือมนุษย์ก็ได้ แต่ถ้าเป็นมนุษย์ก็เกิดในวรรณะ
ต่ำ เช่น วรรณะศูทรและจัณฑาล แล้วแต่ผลของกรรมที่เคยได้ทำไว้แต่ปางก่อน พรามหณ์-ฮินดู เรียกว่า 
พรหมลิขิต 
 ศาสนาคริสต์ มีทัศนะต่อประเด็นนี้ คือ ไม่เชื่อเรื่องของกรรมและการให้ผลของกรรม แต่เชื่อใน
กฎแห่งการตอบแทน กล่าวคือ การทำดี การเชื่อในพระธรรมคัมภีร์ เป็นอำนาจและความจริงสูงสุดของ
พระเจ้า เชื่อว่าพระบุตรของพระเจ้าเสด็จลงมายังโลกมนุษย์ เป็นการไถ่บาปให้แก่มนุษย์ผู้หลงผิด ส่งผลให้
บุคคลนั้นกลับคืนไปหาพระเจ้าในสวรรค์ อันเป็นอาณาจักรแห่งพระเจ้าเป็นการตอบแทน 
 เชื่อในบาป 2 ประการ ได้แก่ บาปก าเนิด ซึ่งเป็นบาปที่อาดัมกับเอวาได้ก่อไว้ในอดีตคือความตาย
ตกทอดมาสู่มนุษย์ทุกคนในปัจจุบัน และ บาปที่เกิดจากการประพฤติ เป็นบาปที่เกิดจากการทำผิดต่อ
พระบัญญัตขิองพระเจ้าหรือเกิดขึ้นจากภายในจิตใจและการกระทำ บาปทั้งสองประเภทนี้แก้ไขได้ด้วยการ
สารภาพและกลับใจใหม่ เพ่ือที่จะได้รับการอภัยโทษจากพระเจ้า 



131 
 

 เชื่อว่าชีวิตของมนุษย์มีเพียงครั้งเดียว เมื่อตายไปจะไปสู่สวรรค์หรือนรก พระเจ้าจึงส่งพระบุตรมา
เพ่ือช่วยมวลมนุษย์ ด้วยการพร่ำสอนให้มนุษย์เชื่อในพระเจ้า การมีความกตัญญูรู้คุณพระเจ้า การนมัสการ
พระเจ้าอย่างเคารพยำเกรง ซึ่งเป็นพระประสงค์ของพระเจ้า เพื่อให้มนุษย์ทุกคนรอดพ้นจากนรกและจะ
ได้รับใช้พระเจ้าในสวรรค์ตลอดไป 
 เชื่อว่ามนุษย์สืบเชื้อสายมาจากมนุษย์คู่เดียว คือ อาดัม กับ เอวา พระเจ้าทรงสร้างมนุษย์ด้วย
วิญญาณบริสุทธิ์และสมบูรณ์แล้ว ความรู้หรือประสบการณ์ต่างๆ เป็นสิ่งที่พระเจ้าทรงประทานมาอย่าง
สมบูรณ์แบบแล้ว ไม่ใช่เกิดจากการวิวัฒนาการ 
 ศาสนาอิสลาม มีทัศนะต่อประเด็นนี้ คือ เชื่อในการทำความดี ความชั่วและการชดใช้บาป 
กล่าวคือ การทำดีย่อมส่งผลให้เกิดสุข ส่วนความชั่วคือบาปมีสองอย่าง ได้แก่ บาปเกี่ยวกับตัวเอง และบาป
เกี่ยวกับผู้อื่น ผู้ประพฤติความดี หรือปฏิบัติตามบทบัญญัติของพระผู้เป็นเจ้า จะได้รับการพิพากษา ในวัน
สุดท้ายให้เข้าไปอยู่ในสวรรค์ ส่วนผู้ประพฤติชั่ว หรือไม่ปฏิบัติตามบทบัญญัติของพระผู้เป็นเจ้า จะได้รับ
การพิพากษาในวันสุดท้ายให้ลงนรก อันเป็นสถานที่ทุกข์ทรมาน น่าสะพรึงกลัว อยู่ในนรกตลอดกาล 
 สำหรับผู้ยอมรับบทบัญญัติของพระผู้เป็นเจ้า แต่ได้พลาดพรั้งกระทำความชั่วมากกว่าความดี จะ
ถูกพิพากษาให้ลงนรก รอวันพระองค์ประทานอภัยให้ เมื่อพระองค์อภัยให้ก็จะได้เข้าสู่สวรรค์ ได้รับความ
ผาสุกตลอดไป หากไม่ได้รับการอภัย ก็ต้องทนทุกข์ทรมานจนสมกับความผิดที่ได้ทำไว้ หลังจากความผิด
บาปหมดแล้ว ก็จะเข้าสู่สรวงสวรรค์ตลอดไป 
 มนุษย์ทุกคนถูกสร้างขึ้นมาโดยพระผู้เป็นเจ้า พระองค์ได้สร้างทารกจากธาตุแท้ของดิน แล้วทำให้
เป็นเชื้ออสุจิอยู่ในมดลูก มนุษย์จึงประกอบด้วยร่างกายและจิตใจรวมเป็นหนึ่ง ไม่อาจแยกจากกันได้ 
มนุษย์ทุกคนจึงเป็นตัวแทนของพระผู้เป็นเจ้าบนผืนแผ่นดิน 
 วิญญาณเป็นสิ่งที่บริสุทธิ์โดยอัลลอฮ์ทรงประทานให้กับทารก เป็นเพียงเพื่อที่จะให้ได้มีชีวิตขึ้นมา
เท่านั้น แต่ทารกเมื่อโตขึ้นได้ปฏิบัติในสิ่งที่ดีและไม่ดีเป็นผลมาจากจิตมี 3 ระดับ คือ จิตระดับต่ำที่สุดเป็น
จิตเดรัจฉานครอบงำ จิตระดับกลางเป็นจิตที่สูงส่งของมนุษย์และจิตสมบูรณ์เป็นจิตที่ได้รับการคุ้มครอง
จาก อัลลอฮ ์
 ประเด็นเรื่องเป้าหมายสูงสุด 
 ศาสนาพุทธและศาสนาพรามหณ์-ฮินดู มีเป้าหมายเหมือนกัน คือ ความสุขแท้จริงอันเป็นความ
สงบอย่างยิ่ง ได้แก่ การหลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิด เพราะการดับแห่งกิเลส ไม่มีการเกิดใหม่ในภพ
ใดๆ อีกต่อไป ในทางพระพุทธศาสนา เรียกว่า นิพพาน ส่วนในทางพราหมณ์-ฮินดู เรียกว่า โมกษะ 
 ศาสนาคริสต์และศาสนาอิสลาม มีเป้าหมายเหมือนกัน คือ การได้รับความผาสุกในสรวงสรรค์ 
เป็นสุขตลอดกาลชั่วนิรันดร์หรือศาสนาคริสต์ เรียกว่า อาณาจักรของพระเจ้า 
 
 

 



132 
 

 
 
 

 
 
 

ศาสนาอิสลาม 

สอนใหบุ้คคลมีความเช่ือมั่น  

มีความเคารพนับถือพระเจ้าองค์เดยีวคืออัลเลาะฮ์ 

หา้มบุคคลสร้างรูปเคารพใดๆ หรือยกย่องบุคคลใดเทียบกับพระเจ้า 
 
 
 
 
 
 



133 
 

บทที่ 4 
เปรียบเทียบสาวกและนิกาย 

 
 ศาสนาทุกศาสนาย่อมมีสาวกเพื่อประกาศพระศาสนา เพราะสาวกคือผู้เจริญรอยตามพระศาสดา 
ถือว่าเป็นศิษย์ผู ้ที ่คอยช่วยเหลือใจกิจการงานพระศาสนาของพระศาสดา เหล่าสาวกของศาสนามี
ความสำคัญอย่างมากในศาสนานั้นๆ เพราะถือว่าเป็นผู้ช่วยแบ่งเบาภาระและช่วยจดจำคำสั่งสอนของพระ
ศาสดา แล้วไปเผยแผ่แก่อนุชนคนรุ่นหลังให้ได้รู้ตามหลักความจริงของศาสนานั้นๆ จึงควรศึกษาถึงสาวก
ของแต่ละศาสนาว่ามีความสำคัญอย่างไรบ้าง ส่วนนิกายของศาสนา ก็เป็นประเด็นที่น่าสนใจอย่างมาก 
เนื่องจากว่า หลังจากพระศาสดาของศาสนานั้นๆ ได้สิ้นไป ไม่มีผู้เป็นศูนย์รวมจิตใจเหมือนเดิม ทำให้เหล่า
สาวกมีแนวความคิดที่ต่างออกไปจากเดิม ซึ่งเป็นธรรมชาติของมนุษย์ที่มีแนวความคิดและความเชื่อที่
แตกต่างกัน จึงทำให้แต่ละศาสนาได้แตกนิกายออกไป ดังนั้น ในบทที่ 4 นี้ จะเปรียบเทียบเรื่องสาวกและ
นิกายของทั้ง 4 ศาสนา ว่ามีความเป็นมาและความสำคัญอย่างไรบ้าง ซ่ึงมีรายละเอียด ดังต่อไปนี้ 
 

1. สาวกและนิกายของพระพุทธศาสนา 
 ศาสนาพุทธ เป็นศาสนาที่ให้ความสำคัญกับเหล่าสาวกเป็นลำดับแรก ท่านเปรียบเทียบว่าเสมือน
ท่อนไม้สองอันที่ตั้งพิงกันอยู่ หากนำอันใดอันหนึ่งออก ไม้อีกท่อนหนึ่งก็ไม่อาจตั้งอยู่ได้ต้องล้มไปด้วย ส่วน
นิกายต่างๆ ก็เหมือนกัน ถึงแม้จะแตกแยกออกไป แต่แก่นของพระธรรมคำสอนก็ยังมีอยู่เหมือนกันในทุก
นิกาย โดยพระพุทธศาสนามีสาวกและนิกายสำคัญ ดังต่อไปนี้ 
 พุทธสาวก 
 สาวกของพระพุทธศาสนา เรียกว่า พุทธบริษัท หรือหมู่แห่งพุทธศาสนิกชนหรือชุมชนชาวพุทธ 4 
จำพวก ได้แก่ ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสกและอุบาสิกา (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2565 : 119) 
พุทธบริษัททั้ง 4 นี้ คือผู้สืบทอดหลักคำสอนของพระพุทธเจ้า พุทธสาวกเป็นกลุ่มผู้ร่วมกันนับถือ ร่วมกัน
ศึกษา รักษาสืบทอดพระพุทธศาสนาไว้ให้มั่นคงสืบไป คือ 
 1. ภิกษุบริษัท เป็นชื่อเรียกบุรุษที่บรรพชาอุปสมบทเข้ามาในพระพุทธศาสนา ภิกษุรูปแรกใน
พระพุทธศาสนาคือ พระอัญญาโกณฑัญญะ ภิกษุต้องถือสิกขาบท 227 ข้อ อนึ่ง นับรวมการบรรพชาเป็น
สามเณรในภิกษุบริษัทด้วย โดยเรียกรวมกันว่าภิกษุ-สามเณร คือเด็กชายที่บวชในพระพุทธศาสนาที่อายุยัง
ไม่ครบ 20 ปีบริบูรณ์ เรียกว่า สามเณร สามเณรรูปแรกในพระพุทธศาสนา คือ สามเณรราหุล สามเณร
ต้องถือสิกขาบท 10 ขอ้ 
 2. ภิกษุณีบริษัท เป็นชื่อเรียกสตรีที่บรรพชาอุปสมบทเข้ามาในพระพุทธศาสนา ภิกษุณีรูปแรกใน
พระพุทธศาสนา คือ พระนางปชาบดีโคตรมี ซึ่งเป็นพระกนิษฐภาคินีของพระพุทธเจ้า ภิกษุณีต้องถือ



134 
 

สิกขาบท 311 ข้อ สตรีที่จะอุปสมบทเป็นภิกษุณีต้องบรรพชาเป็นสามเณรีก่อนอายุ 18 ปี แล้วพึงขอสิกขา
สมมุติต่อภิกษุณีสงฆ์เพ่ือกำหนดให้รักษาสิกขาบท 6 ประการถ้วน 2 ปี 
 3. อุบาสกบริษัท อุบาสก แปลว่า บุรุษผู้นั ่งใกล้พระรัตนตรัย คือ ฆราวาสชายที่มีศรัทธาใน
พระพุทธศาสนา โดยมีนายพาณิชสองคนชื่อ ตปุสสะและภัลลิกะ ผู้ได้ถวายสัตตุผงหรือข้าวต ู อันเป็น
เสบียงเดินทางแด่พระพุทธเจ้าที่ใต้ต้นไม้เกตหรือราชายตนะ เป็นปฐมอุบาสกผู้ถึงสรณะ 2 (พระพุทธองค์
กับพระธรรมเป็นสรณะ) ส่วนบุรุษผู้เป็นปฐมอุบาสกเข้าถึงสรณะครบทั้ง 3 (พระพุทธ พระธรรม และ
พระสงฆ์ เป็นสรณะ) คือ บิดาของพระยสะ 
 4. อุบาสิกาบริษัท อุบาสิกา แปลว่า สตรีผู้นั่งใกล้พระรัตนตรัย คือ คฤหัสถ์หญิงที่มีศรัทธาใน
พระพุทธศาสนา โดยประกาศถึงพระรัตนตรัยเป็นสรณะ อุบาสิกาคนแรกคือมารดาพระยสะและอดีต
ภรรยาของพระยสะ (พระยสะได้บวชละทิ้งทางโลกไม่หันกลับเข้าสู่การครองเรือนอีก จึงจัดได้ว่าเป็นอดีต
ภรรยา) (กรมการศาสนา กระทวงวัฒนธรรม, 2560 : 94) 
 อุบาสกและอุบาสิกา จะต้องมีธรรมประจำใจประกอบด้วย 5 ประการ คือ 
  1) มีศรัทธา ศรัทธาในที่นี้คือศรัทธาที่เกิดจากการได้ศึกษาพระพุทธคุณจนมีความเข้าใจ
แล้ว แม้จะเป็นการเข้าใจในระดับเบื้องต้น ก็ถือว่าไม่ได้เป็นความเชื่อแบบงมงาย 
  2) มีศีล ได้แก่ ศีล 5 ข้อ และศีลที่เป็นการประพฤติพรหมจรรย์ เรียกว่า ศีล 8 
  3) ไม่ถือมงคลตื่นข่าว คือเชื่อกรรมไม่เชื่อมงคล ไม่ถือฤกษ์ยามว่าเป็นเวลาดี ฤกษ์ดี ยาม
ดี เป็นต้น 
  4) ไม่แสวงหาเขตบุญภายนอกพระพุทธศาสนา คือไม่ไปขวนขวายทำบุญกับนักบวชนอก
ศาสนา โดยเฉพาะนักบวชมิจฉาทิฏฐิ หรือนักบวชลัทธิไสยศาสตร์ เป็นต้น 
  5) สนับสนุนพระพุทธศาสนา คือให้การสนับสนุนในด้านต่างๆ ได้แก่ การถวายทรัพย์เพื่อ
ใช้ในการก่อสร้างศาสนสถาน เป็นเจ้าภาพงานบวช เป็นธุระจัดการงานบุญต่างๆ เป็นต้น (Dhammakaya 
Open University, 2010 : 224-225) 
 หน้าที่ของพุทธสาวกแยกออกได้เป็น 2 ส่วน คือ  
 ส่วนที่หนึ่ง คือ ภิกษุและภิกษุณีมีหน้าที่ศึกษา ศึกษาในที่นี้หมายถึง ทั้งเล่าเรียนและปฏิบัติฝึกหัด
ตน เล่าเรียนให้รู้ให้เข้าใจและฝึกหัดปฏิบัติให้ทำได้ทำเป็น ทั้งเล่าเรียนและปฏิบัติจึงเป็นศึกษา เพื่อให้
เจริญพัฒนาขึ้นไปในศีล สมาธิ ปัญญา ที่เรียกว่า ไตรสิกขา เมื่อศึกษาให้รู้จริงแล้ว ก็ต้องทำหน้าที่ของ
พระภิกษุ คือการบอกเล่ากล่าวสอนให้ธรรมแก่ประชาชน เรียกว่า ธรรมทาน เป็นการช่วยน้อมนำจิตใจ
ของประชาชนให้เกิดความเลื่อมใส เพิ่มพูนศรัทธาในพระพุทธศาสนามากยิ่งขึ ้น เรียกได้ว่าเป็นการ
ประกาศพระศาสนา (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2565 : 43) 
 ส่วนที่สอง คือ อุบาสกและอุบาสิกา มีหน้าที่ให้การสนับสนุนปัจจัย 4 คือ การบำรุงด้วยจีวร
เครื่องนุ่งห่ม อาหารบิณฑบาต เสนาสนะที่อยู่อาศัยและเภสัชบริขารยารักษาโรค แก่ภิกษุและสามเณร 
และให้การสนับสนุนงานพระพุทธศาสนา เป็นต้นว่า ช่วยให้การคุ้มครองปกป้องพระพุทธศาสนา ช่วยให้
การสนับสนุนกลุ่มเผยแผ่พระพุทธศาสนา (Dhammakaya Open University, 2010 : 225) 



135 
 

 นิกายของพระพุทธศาสนา 
 ในสมัยที ่ยังไม่แตกเป็นนิกายหรือลัทธิต่างๆ พระพุทธศาสนามีชื ่อเรียกว่า พุทธธรรม หรือ
พรหมจรรย์หรือธรรมวินัย ต่อมา เมื่อพระพุทธเจ้านิพพานแล้วประมาณร้อยปีเศษหรือพุทธศตวรรษที่ 2 
ได้มีภิกษุกลุ่มหนึ่งเรียกตนเองว่า วัชชีบุตร หรือพวกภิกษุวัชชีบุตรในเมืองเวสาลี ได้แก้ไขวินัยชื่อว่าวัตถุ 
10 ประการ เป็นต้นว่า พระสงฆ์สามารถเก็บเกลือไว้ในเขาสัตว์เพื่อเอาไว้ฉันได้ ขบฉันหลังตะวันเที่ยงไป
แล้ว 2 นิ้วได้ ฉันเหล้าอ่อนๆ ได้ รับเงินทองได้ (สุชีพ ปุญญานุภาพ, 2560 : 14)   
 ด้วยเหตุดังกล่าว การถือพระวินัยจึงได้แตกแยกออกเป็น 2 ลัทธิ ลัทธิฝ่ายพระยสะเถระได้ชื่อว่า 
เถรวาท เพราะถือพระวินัยตามมติการสังคายนาครั้งที่ 1 ส่วนลัทธิฝ่ายพระสงฆ์วัชชีบุตรได้ชื่อว่า อาจริ
ยวาท เพราะถือตามลัทธิอาจารย์แก้ไขในชั้นหลัง เมื่อถือพระวินัยแตกต่างกันเป็น 2 พวก พระเถระ
ทั้งหลายฝ่ายเถรวาทจึงทำทุติยสังคายนา มีมติว่าถึงแม้พระพุทธองค์ได้ประทานอนุญาตก็ดี ก็ไม่ควรจะ
แก้ไขพระวินัยให้ผิดแปลกไปจากที่พระองค์ได้ทรงบัญญัติไว้ จึงลงมติว่าไม่เห็นชอบในวินัยวัตถุ 10 
ประการ  
 หลังจากการสังคายนาครั้งที่ 2 ที่เมืองเวสาลี เป็นผลกระทบให้เกิดรอยร้าวในวงการคณะสงฆ์
ขยายวงกว้างขึ้น พระภิกษุสงฆ์ต่างก็ขาดทิฏฐิสามัญญตา (คิดเห็นเป็นอย่างเดียวกัน) และศีลสามัญญตา 
(ปฏิบัติตามวินัยอย่างเดียวกัน) ทำให้เกิดมีนิกายต่างๆ ขึ้นมากมาย พระสงฆ์ฝ่ายถือตามพระธรรมวินัยของ
เถรวาทได้ชื่อว่า สถวีรวาท เป็นเถรวาทดั้งเดิม ส่วนพระสงฆ์ฝ่ายถือตามลัทธิอาจริยวาท (ภิกษุวัชชีบุตร 
และพวกอื่นที่ไม่ได้ถือตามลัทธิเถรวาท) ได้ชื่อว่า มหาสังฆิกะ5 (เสฐียรโกเศศ-นาคะประทีป, 2516 : 20-
21) ซึ่งในปัจจุบันมีนิกายสำคัญ ดังนี้ 
 1. นิกายเถรวาท 
 เถรวาท แปลว่า วาทะของพระเถระ หมายถึง พระพุทธศานาแบบดั้งเดิม พยายามรักษาพระ
ธรรมวินัยตามแบบอย่างที่พระเถระอรหันตสาวกของพระพุทธเจ้า เช่น พระมหากัสสปะ พระอุบาลี และ
พระอานนท์ ได้ทำสังคายนา คือรวบรวมร้อยกรองและจัดระเบียบไว้ ในสมัยที่พระพุทธเจ้าปรินิพพานได้
ประมาณ 3 เดือน ตามหลักของนิกายนี้คือพยายามไม่เปลี่ยนแปลงแก้ไข มีข้อห้ามไม่ให้เพิกถอนบทบัญญัติ
ไว้ มีสถานที่ตั้งอยู่ทางภาคใต้ของอินเดีย บางครั้งถูกเรียกว่า ทักษิณนิกาย แปลว่า นิกายฝ่ายใต้ (สุชีพ 
ปุญญานุภาพ, 2534 : 308) ภายหลังจากมีนิกายมหายานเกิดขึ้นแล้ว ประมาณพุทธศตวรรษที่ 6-7 เถร
วาทได้เสื ่อมหายจากพื้นแผ่นดินใหญ่ของชมพูทวีปไปรุ่งเรื่องที่เกาะลังกา กลายเป็นนิกายประจำของ
ประชาชน ตลอดจนพระราชาแห่งประเทศศรีลังกา จากนั้นจึงได้แพร่หลายเข้าสู่อาณาจักรต่างๆ ในแหลม
อินโดจีน อาทิ ประเทศไทย ลาว กัมพูชา เมียนมาร์ ช่วงนั้นมหายานได้เรียกนิกายเถรวาทว่า หินยาน 
แปลว่า ยานน้อย ยานเลว คือมุ่งเอาแต่ตัวรอด นำสัตว์ให้ข้ามวัฏสงสารไม่ได้มากเหมือนมหายาน ส่วน
มหายานคือยานใหญ่ มุ่งช่วยเหลือสัตว์ให้พ้นทุกข์ก่อน เถรวาทจึงถูกเรียกว่าหินยานมาโดยตลอด จนถึง 

                                                           
5 นิกายมหาสังฆิกะ มีเค้าเดิมมาจากแนวคิดของพระปุราณะ ผู้นำในการปฏิเสธการทำสังคายนาครั้งแรก ว่าเป็นมติที่ผิดเจตนารมณ์ของ
พระพุทธเจ้า เพราะพระพุทธองค์ได้เคยแสดงโอวาทอนุญาตให้สงฆ์ปรับตัวให้เข้ากับสถานการณ์ที่เปลี่ยนแปลงได้ 



136 
 

พ.ศ. 2493 ชาวพุทธของลังกาได้ประชุมพิจารณาเลิกใช้คำว่า หินยาน ให้เรียกว่า เถรวาท ตามเดิม (วศิน 
อินทสระ, 2541 : 12) 
 2. นิกายมหายาน  
 นิกายมหายาน แปลว่า ยานใหญ่ ได้วิวัฒนาการมาจากนิกายมหาสังฆิกะ ที่เริ่มก่อตัวเป็นเค้า
ตั้งแต่สมัยพุทธศตวรรษที่ 1 หรือหลังพระพุทธเจ้าปรินิพพานได้ 100 ปี แต่ยังไม่โจ่งแจ้งมากนัก มีการทำ
สังคายนาครั้งที่ 2 การทำสังคายนาครั้งนั้นเพื่อแก้ไขความประพฤติทางวินัยบางข้อรวม 10 ประการ มี
ภิกษุคณะใหญ่ที่เรียกว่า มหาสังฆิกะ (ผู้เนื่องในสงฆ์คณะใหญ่) ได้แยกความคิดเห็นและคณะออกไปเป็น
ส่วนหนึ่ง ซึ่งในภายหลังได้กลายเป็นมหายาน มีสถานที่ตั้งอยู่ทางภายเหนือของอินเดีย บางครั้งเรียกว่า 
อุตตรนิกาย แปลว่า นิกายฝ่ายเหนือ (สุชีพ ปุญญานุภาพ, 2534 : 308-309) นิกายมหายานได้ค่อยๆ ฟัก
ตัวเองจากการเลือกเฟ้นผสมผสานกับบรรดาปรัชญาในนิกายต่างๆ แล้วจึงได้ปรากฏรูปร่างขึ้นชัดแจ้งราว
พุทธศตวรรษที่ 6 มีพระอัศวโฆษ ชาวเมืองสาเกต ได้ประกาศลัทธินิกายมหายาน แต่พระสูตรของมหายาน
ยังไม่มีอิทธิพลเท่าไรนัก จนถึงช่วงพุทธศตวรรษที่ 7 มหายานเกิดคนสำคัญขึ้นคนหนึ่งคือ ท่านนาคารชุน 
แห่งอินเดียใต้ ได้ประกาศปรัชญาศูนยตวาทินขึ้น ทำให้มหายานมีฐานะโดดเด่น ข่มรัศมีนิกายอื่นๆ สิ้นไป 
ประชาชนหันมาเลื่อมใสในลัทธิใหม่นี้มากขึ้น ทรงอิทธิพลทางภาคใต้ของอินเดียและภาคตะวันออก นิกาย
นี้มีปรัชญาละม้ายไปข้างพราหมณ์สรวาสติวาทิน รุ่งโรงจน์อยู่ทางเหนือของอินเดีย มีแคว้นคันธาระกาศีระ
เป็นจุดศูนย์กลาง (เสถียร โพธินันทะ, 2541 : 27-29) มหายานเข้าเผยแผ่ในประเทศต่างๆ อาทิ ประเทศ
จีนราวต้นพุทธศตวรรษที่ 6 ในทิเบตช่วงพุทธศตวรรษที่ 9 ในเวียดนาม ในเกาหลีและในประเทศญี่ปุ่นช่วง
พุทธศตวรรษที่ 10 
 3. นิกายวัชรยาน 
 เดิมทีนิกายนี้ชื่อว่า พุทธตันตระ หรือ ตันตรยาน มีความเชื่อว่าแนวทางของตนถือกำเนิดขึ้น
ตั้งแต่สมัยพุทธกาลโดยคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า กล่าวกันว่า พระองค์ทรงสั่งสอนเกี่ยวกับทางลี้ลับหรือ
ทางลัดที่เป็นธรรมละเอียดลึกซึ้ง ซึ่งพระองค์ไม่ทรงเปิดเผยทั่วไปแก่สาธารณชน แต่จะทรงแสดงให้ฟัง
เฉพาะคนที่สติปัญญาเฉลียวฉลาดเท่านั้น คำสอนที่อ้างนี้เรียกว่า รหัสยาน แปลว่า ลึกลับ นิกายพุทธ
ตันตระน่าจะแยกออกมาอีกต่างหากจากสำนักโยคาจารของนิกายมหายาน มีอยู่ในช่วงพุทธศตวรรษที่ 8 
เป็นช่วงที่ศาสนาฮินดูกำลังเฟ่ืองฟูอย่างมาก คณาจารย์โยคาจารเห็นว่า ลำพังพระธรรมแท้จริงยากที่จะทำ
ให้ชาวบ้านเข้าถึงได้ จึงคิดแก้ไขให้เหมือนฮินดู คือไปยกย่องเรื่องเวทมนต์ อาคมขลัง พิธีเสกเป่า ลงเลข
ยันต์ต่างๆ พระสงฆ์ก็ทำหน้าที่เหมือนพรามหณ์ทุกอย่าง จนในที่สุดก็เกิดเป็นนิกาย พุทธตันตระ ขึ้น 
เพราะการปะปนผสมปนเประหว่างสำนักโยคาจารกับฮินดูนั่นเอง  
 นิกายพุทธตันตระ มีวิธีสอนแตกต่างจากมหายานอย่างชัดเจน เพราะบุคคลที่เรียนต้องได้รับการ
สอนจากครูโดยตรง เป็นคัมภีร์ที่เขียนไว้ด้วยภาษาที่ลึกลับ เข้าใจยาก คลุมเครือ โดยอ้างว่าเป็นคำสอน
ของพระพุทธเจ้าองค์อ่ืนสอนไว้ในอดีตกาลอันไกลโพ้น 



137 
 

 แม้ว่านิกายตันตระเกิดขึ้นในช่วงพุทธศตวรรษที่ 8 ก็จริง แต่เพิ่งจะมีการเผยแผ่คำสอนอย่าง
จริงจังหลังจากพุทธศตวรรษที่ 10 นี่เอง นิกายนี้ได้ก่อให้เกิดเวทมนต์คาถาต่างๆ ขึ้นมากมาย ทำให้
พระพุทธศาสนามีมนต์ เทพเจ้าองค์ใหม่เกิดข้ึนทั้งในตำราและนอกตำรามากมาย 
 นิกายพุทธตันตระ ได้รับการจัดระบบใหม่ขึ้นมาราว พ.ศ.1293 มีชื่อเรียกว่า วัชรยาน ต่อมาได้
แตกสาขาออกเป็น 2 พวกใหญ่ คือ พวกวามจารี พวกนี้ประพฤติเลื่อนลอยไม่รักษาพรหมจรรย์ มีความ
เชื่อว่าพระพุทธเจ้ามีพระกายที่ 4 เรียกว่า วัชรสัตว์ คือ พระพุทธนิรันดรกำลังสวมกอดนางตาราผู้เป็น
มเหสีในท่าร่วมสังวาส พระในลัทธินี ้ต้องทำพิธีเสพเมถุนกับหญิงอยู่เรื่อยๆ เพื่อแสดงความเคารพต่อ
พระพุทธเจ้าและพระมเหสี ส่วนอีกพวกหนึ่ง คือ พวกทักษิณจารี พวกนี้ยังประพฤติธรรมวินัยอยู่ นิกาย
วัชรยานส่วนใหญ่อยู่ในธิเบต ภูฏานและเนปาล (Dhammakaya Open University, 2007 : 96-99) 
 สรุป ศาสนาพุทธมีพุทธสาวก คือ หมู่แห่งพุทธบริษัททั้ง 4 จำพวก คือ ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก และ
อุบาสิกา แบ่งหน้าที่ออกเป็น 2 ส่วน คือ ภิกษุ ภิกษุณี มีหน้าที่ศึกษาเล่าเรียนและฝึกหัดปฏิบัติตามหลัก
คำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า เพ่ือให้เจริญพัฒนาขึ้นไปในศีล สมาธิและปัญญา เมื่อศึกษาให้รู้จริงแล้ว ก็ต้อง
บอกกล่าวสอนให้ธรรมแก่ประชาชน เรียกว่า ธรรมทาน ส่วนอุบาสก อุบาสิกา มีหน้าที่ให้การสนับสนุน
ปัจจัย 4 แก่ภิกษุและช่วยให้การสนับสนุนงานพระพุทธศาสนา 
 การแตกนิกายของพระพุทธศาสนา เนื่องมาจากเหล่าสาวกคิดเห็นต่างกันหรือมุ่งเอาแนวคิดตน
เป็นใหญ่และการไม่ปฏิบัติตามวินัยหรือข้อบังคับเดียวกัน จึงทำให้เกิดมีนิกายต่างๆ ขึ้น มีนิกายสำคัญ 3 
นิกาย คือ 1) นิกายเถรวาท เป็นนิกายที่ยึดหลักคำสอนของพระพุทธเจ้าแบบดั้งเดิม พยายามรักษาพระ
ธรรมวินัยตามแบบอย่างที่พระอรหันตสาวกของพระพุทธเจ้าที่ได้ทำสังคายนาไว้ 2) นิกายมหายาน เป็น
นิกายที่ต้องการแก้ไขวินัยและปรับปรุงคำสอนตามยุคสมัยต่างๆ และ 3) นิกายวัชรยาน เป็นนิกายที่
ผสมผสานกับความเชื่อของฮินดู มีคำสอนเอียงไปทางอาคมและเสกเป่า จนก่อเกิดเวทมนต์คาถาต่างๆ 
มากมาย 
 

2. สาวกและนิกายของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู 
 สาวกของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู 
 ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ไม่มีสาวกที่เป็นรูปธรรม มีเพียงผู้สืบทอด เรียกว่า พราหมณ์ ชาวฮินดูนับ
ถือและรับรองนักบวชพราหมณ์ว่าเป็นผู้แทนของทวยเทพ ซึ่งเปรียบเสมือนศีรษะที่เป็นบ่อเกิดความคิด
สติปัญญา เป็นผู้ปกป้องแห่งการศึกษาท่ีศักดิ์สิทธิ์สืบทอดผ่านทางสายเลือด 
 พราหมณ์ เป็นผู้ผูกขาดการประกอบพิธีและทำหน้าที่สั่งสอนศิลปวิทยา ผู้ไม่ใช่พราหมณ์จะสั่ง
สอนคนอื่นไม่ได้ การสอนคือเป็นครูอาจารย์ การสังเวยคือหน้าที่ทำพิธี การรับทักษิณาคือของทำบุญให้
ผู้ตาย ทั้ง 3 ประการนี ้ เป็นหน้าที่ของพราหมณ์โดยตรง เด็กในวรรณะพรามหณ์ก่อนรับการศึกษาจะถูก
นักบวชพรามหณ์เสกมนต์ลงที่ตัว แล้วเอาด้ายศักดิ์สิทธิ์คล้องคอเฉวียงบ่าให้ เมื่อเสร็จพิธีแล้วจึงจะเริ่ม
การศึกษาได้ การศึกษาต้องเริ่มจากบทเรียนเบื้องต้น เรียกว่า คัมภีร์อารัณยกะ คือบทเรียนเกี่ยวกับป่า 
แล้วศึกษาท่องบ่นคัมภีร์พระเวทให้ขึ้นใจ และศึกษาคัมภีร์พราหมณะ ซึ่งเป็นตำราอธิบายพิเศษ เป็น



138 
 

เกร็ดความรู้เกี่ยวกับกฎที่ต้องทำในการพลีกรรม เป็นการศึกษาตามลำดับขั้นตอนตามนิกายต่างๆ ของ
ศาสนา (แสง มนวิทูร, 2506 : 37) 
 กล่าวได้ว่า นักบวชพราหมณ์เป็นผู้สืบทอดศาสนาอย่างแท้จริง ซึ่งมีพัฒนาการมาอย่างยาวนาน
ตามยุคตามสมัย นักบวชพรามหณ์คนสำคัญที่มีชื่อเสียงในยุคที่ไม่ห่างไกลนัก ได้แก่ ศังกราจารย์ มีอายุ
ช่วงพุทธศตวรรษที่ 14 ท่านออกบวชเป็นสันยาสีตั้งแต่ยังเด็ก ได้ศึกษาคัมภีร์ทางศาสนาจนแตกฉาน ออก
เดินทางไปยังทิศต่างๆ เพ่ือประกาศหลักคำสอนของศาสนา (กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม, 2554 : 
124) 
 นิกายของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู 
 ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู มีนิกายอยู่มากมายด้วยกัน ซึ่งแต่ละนิกายมีความเชื่อและพิธีกรรมที่
แตกต่างกันไป ตามกลุ่ม ตามท้องถิ่นและเมืองนั้นๆ ในที่นี้จะกล่าวถึงเฉพาะนิกายที่สำคัญที่มีผู้นับถือ
จำนวนมาก ซึ่งมีอยู่ 3 นิกายหลัก ดังนี้ 
 1. นิกายไวษณวะ หรือ ไวษณพ 
 นิกายนี้นับถือพระวิษณุหรือนารายณ์เป็นเทพสูงสุด ส่วนเทพองค์อื่นๆ เป็นอันดับรอง การเคารพ
บูชาพระวิษณุมีแนวทางปฏิบัติที่โน้มเอียงไปตามลัทธิภักดี (การเสียสละ) มากกว่าการเข้าฌาน ซึ่งเป็น
แนวทางปฏิบัติของนิกายไศวะ โดยทั่วไปในนิกายไวษณวะมีเป้าหมายเพื่อสร้างความอุดมสมบูรณ ์ให้กับ
ชีวิต ไม่มีการใช้ชีวิตสัตว์บูชายัญแด่พระนารายณ์ มีความเชื่อมั่นในการดำรงชีวิตในแนวทางที่ดี นิกายนี้มี
ความเห็นตรงกันข้ามกับลัทธิที่สอนเรื่องการบำเพ็ญตบะเพ่ือความหลุดพ้น (ชาตรี ชุมเสน, 2553 : 66-67) 
 นิกายนี้เชื่อใน อวตาร ของพระนารายณ์ เพื่อช่วยมนุษย์โลกในคราวทุกข์ เข็ญ นิกายนี้มีความ
เคารพบูชาพระราม พระกฤษณะ หนุมานและพระพุทธเจ้า โดยอ้างว่าเป็นอวตารปางที ่ 5 ของพระ
นารายณ์ นิกายนี้ไม่เน้นพิธีกรรม เรียกตนเองว่า ฮินดู เคารพบูชาเทพเจ้าต่างๆ นิยมชมชอบในการสร้าง
เทวรูปไว้บูชาแบบพหุเทวนิยม  
 นิกายไวษณวะจะมีรอยเจิมหน้าผากเป็น 3 จุด เป็นเครื่องหมายแสดงความเคาระพระวิษณุ นิกาย
นี ้ม ีอ ิทธ ิพลมากที ่ส ุดในภาคเหนือของอินเด ียและบริเวณชายฝั ่งทะเลตะว ันตกของนครมุมไบ 
(Dhammakaya Open University, 2007 : 87) 
 2. นิกายไศวะ  
 นิกายนี ้ถือพระศิวะเป็นใหญ่และยังนับถือพระนารายณ์ พระพรหมและเทพองค์อื ่นๆ ด้วย 
(กรมการศาสนา กระทวงวัฒนธรรม, 2560 : 190) โดยทั่วไปจะนับถือพระชายาของพระศิวะด้วย คือพระ
นางอุมาเทวี พร้อมทั้งโอรสทั้งสองคือพระพิฆเนศกับพระขันธกุมาร  
 นิกายนี้ถือว่า พระศิวะเป็นผู ้สร้างโลก เป็นแก่นแท้ของจักรวาล การนับถือของนิกายนี ้มี 2 
ลักษณะ คือ 
  1) นับถือและบูชา ลิงคะ หรือ ศิวลึงค์ คือ เครื่องหมายเพศบุรุษ เป็นเครื่องแทนพระศิวะ
ในฐานะเป็นผู้สร้างโลกและสรรพสิ่ง 



139 
 

  2) นับถือและบูชา โคนนัท ิซึ่งเป็นพาหนะของพระศิวะ เป็นผู้ให้น้ำนมและเนื้อแก่มนุษย์ 
เปรียบเหมือนเป็นมารดาของคนอินเดีย เป็นสัตว์ศักดิ์สิทธิ์ของชาวฮินดู ชาวฮินดูนิกายนี้จะไม่ทำร้าย ทุบตี 
ด่าว่าวัวทั้งหลาย เพราะเป็นเทพเจ้าด้วย (ชาตรี ชุมเสน, 2553 : 66) 
 นิกายไศวะ จะนิยมใช้มูลเถ้าสีขาวหรือสีเทามีเขียนเป็นเส้นนอนตรงซ้อนกัน 3 เส้นที่หน้าผาก 
นิกายนี้ปฏิบัติตนตามแบบ อัตตกิลมถานุโยค คือการทรมานตน (Dhammakaya Open University, 
2007 : 88) 
 3. นิกายศักติ  
 นิกายศักติ ถือว่าพระแม่อาทิศักตีหรือพระแม่ปราศักตีเป็นใหญ่ องค์เทพีทั้งปวงเป็นปางของพระ
แม่อาทิศักตีหรือพระแม่ปราศักตีนั่นเอง นับถือพระพรหม พระนารายณ์ พระศิวะ ตลอดทั้งองค์เทพอื่นๆ 
ด้วย (กรมการศาสนา กระทวงวัฒนธรรม, 2560 : 190)  
 คำว่า ศักติ แปลว่า อำนาจหรือสมรรถนะหรือพลัง หมายถึง พลังที่จะนำความสำเร็จดังที่ประสงค์
มาให้ผู้นับถือศักติ เพราะเชื่อว่าทุกสิ่งในโลกล้วนมีของคู่กัน เช่น มีร้อนต้องมีหนาว มีมืดต้องมีสว่าง มีสุข
ต้องมีทุกข์ ดังนั้น เมื่อมีเทพฝ่ายชายก็ต้องมีเทพฝ่ายหญิงเป็นของคู่กัน เทพฝ่ายชายจะเก่งกล้าสามารถ
และสูงส่งเพียงใด ก็ข้ึนอยู่กับมเหสีของเทพองค์นั้นสนับสนุนด้วย 
 การที่จะอ้อนวอนเทพเจ้าฝ่ายชายให้มาช่วยเหลือดังความปรารถนาของตนนั้นสำเร็จได้ยาก 
เพราะโดยทั่วไปผู้ชายมักจะใจแข็งมากกว่าผู้หญิง จึงควรเข้าทางมเหสีของเทพองค์นั้นๆ จะดีกว่าและง่าย
กว่า เรียกได้ว่ามีความหวังมากกว่า จึงเป็นเหตุให้เกิดนิกายศักติขึ้นมา แต่ผู้ที่นับถือนิกายนี้ก็ไม่จำเป็นต้อง
นับถือมเหสีของเทพทุกองค์พร้อมกันไป จะนับถือมเหสีของเทพองค์ใดก็ได้ตามที่ตนนับถือ แต่ชาวนิกายนี้
ส่วนใหญ่จะนับถือพระนางอุมายิ่งกว่าเทพีองค์อื่นๆ เพราะพระนางเป็นมเหสีของพระศิวะ เทพเจ้าที่คน
เกรงกลัว 
 การบูชาของนิกายศักติ ก็มีความแปลกกว่าการบูชานิกายอื่นๆ เช่น ตัดคอแพะบูชาเจ้าแม่กาลี 
หรือการประกอบพิธีกรรมด้วยปัญจมการหรือของ 5 ประการ คือ มัทยะ (น้ำเมา) มางสะ (เนื้อสัตว์) 
มัตสยะ (เนื้อปลา) มุทระ (แสดงท่ายั่วยวย) และไมถุน (เสพเมถุน) ทั้งนี้ก็เพราะเชื่อกันว่าเจ้าแม่กาลีทรง
โปรดปรานการบูชายัญและการเสพเมถุน ดังนั้น การประกอบกิจดังกล่าวจึงทำให้พระนางพอพระทัย อีก
จุดประสงค์หนึ่งก็เพ่ือให้เกิดความเบื่อหน่ายในกาม โดยสนองความต้องการให้เต็มที่ก็จะมาถึงจุดเบื่อหน่าย 
(Dhammakaya Open University, 2007 : 89) 
 เทพีของนิกายศักติมี 2 ลักษณะ คือ เป็นเทพีให้ความรัก ความเมตตา ความอบอุ่น ความอุดม
สมบูรณ์และความสุขสงบต่างๆ ส่วนอีกลักษณะหนึ่งเป็นเทพีแห่งการลงโทษ มีความดุร้ายและน่ากลัวทั้ง
รูปร่างและหน้าตา ชาวนิกายนี้จะนิยมบูชายัญพลีกรรมด้วยเลือดและชีวิต (ชาตรี ชุมเสน, 2553 : 66) 
 นอกจากนั้นแล้ว ยังมีลัทธิที่แยกจากทั้ง 3 นิกายนี้อีกมากมาย แต่ละนิกายมีเทวดาสำหรับบูชา
สักการะ มีพระปรมาจารย์ผู้กำเนิดนิกาย ซึ่งทุกนิกายต่างถือว่าปรมาตมันเป็นพระเจ้าสูงสุด กล่าวคือ ไม่ว่า
จะมีนิกายมากมายเพียงใดก็ตาม ล้วนเป็นครอบครัวเดียวกันทั้งสิ้น 



140 
 

 สรุป ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู มีนักบวชพราหมณ์เป็นผู้สืบทอดศาสนา ถือพรามหณ์ว่าเป็นผู้แทน
ของทวยเทพ มีหน้าที่สั ่งสอนศิลปวิทยา มีหน้าที่ทำพิธีกรรม มีหน้าที่รับของทำบุญให้ผู ้ตาย ผู้จะเป็น
นักบวชพรามหณ์ได้ต้องอยู่ในวรรณะพรามหณ์ ได้ผ่านการศึกษาในเบื้องต้น เบื้องปลายในคัมภีร์พระเวท 
 ศาสนาพรามหณ์-ฮินดูมีนิกายมากมาย ซึ่งในแต่ละนิกายจะมีความเชื่อและพิธีกรรมที่แตกต่างกัน
ไป แต่นิกายที่มีผู้นับถือเป็นจำนวนมากมี 3 นิกาย คือ 1) นิกายไวษณวะ ยอมรับนับถือพระนารายณ์เป็น
เทพสูงสุด นับถือเทพองค์อื่นๆ เป็นอันดับรอง นิกายนี้ไม่ใช้ชีวิตสัตว์ในการบูชายัญแก่พระนารายณ์ เชื่อว่า
พระนารายณ์เป็นอวตารลงมาเพื่อช่วยมนุษย์ให้พ้นจากความทุกข์เข็ญ 2) นิกายไศวะ นับถือพระศิวะเป็น
ใหญ่และยังนับถือพระนารายณ์ พระพรหม รวมถึงเทพองค์อื่นๆ ด้วย นิกายนี้เชื่อว่าพระศิวะเป็นผู้สร้าง
โลก เป็นแก่นแท้ของจักรวาล นิยมบูชาศิวลึงค์และโคทั้งหลาย 3) นิกายศักติ นับถือพระแม่อาทิสักตี ส่วน
เทพีทั้งหลายเป็นปางของพระแม่ และยังนับถือพระพรหม พระนารายณ์ พระศิวะ ตลอดทั้งเทพองค์อื่นๆ 
ด้วย นิยมบูชาพระแม่ เพราะเชื่อว่าการอ้อนวอนเทพฝ่ายชายให้มาช่วยนั้นสำเร็จได้ยาก จึงหันมาบูชาพระ
มเหสีแทน เนื่องจากมีความหวังมากกว่า โดยคิดว่าเทพฝ่ายชายย่อมยอมรับฟังและทำตามพระมเหสี 
นิกายนี้นิยมบูชาด้วยเลือดและเนื้อ 
 นอกจากนี้ ยังมีลัทธิที่แยกออกจาก 3 นิกายนี้อีกทอดหนึ่งอีกมากมาย แต่ทุกนิกายของศาสนา 
พรามหณ์-ฮินดู ต่างก็ถือว่าพรหมันหรือปรมาตมันเป็นพระเจ้าสูงสุด ถึงแม้ว่าจะมีนิกายแยกออกไปมาก
เพียงใด แต่ก็ถือว่าเป็นครอบครัวเดียวกันทั้งสิ้น 
 

3. สาวกและนิกายของศาสนาคริสต์ 
 ศาสนาคริสต์ มีวิธีการเผยแผ่ด้วยการสร้างศรัทธาในพระเจ้าให้กับประชาชน โดยให้เหล่าสาวก
เข้าไปสอนและช่วยเหลือผู้คนในสถานที่ต่างๆ เป็นการประกาศศาสนาในลักษณะทางตรง ทำให้ประสบ
ผลสำเร็จได้อย่างรวดเร็วและเข้มแข็งมาก แต่เมื่อวันเวลาผ่านไปการปฏิบัติก็หย่อนลง แล้วเกิดเป็นความ
ขัดแย้งกันภายใน จึงได้มีการแตกนิกายออกไป ซึ่งมีรายละเอียด ดังต่อไปนี้  
 สาวกของศาสนาคริสต์ 
 ในยุคแรก สมัยที่พระเยซูยังมีพระชนม์ชีพอยู่ มีอ ัครสาวกจำนวน 12 คน ได้แก่ ซีโมนหรือคนที่
พระเยซูเรียกว่า เปโตร หรือที่รู้จักกันในนาม นักบุญเปโตร อันดรูว์ น้องชายของซีโมน ยากอบ ลูกชายของ
เศเบดี ยอห์น ฟีลิป บารโธโลมิว มัทธิว โธมัส ยากอบ ลูกชายของ อัลเฟอัส ซีโมน ผู้มีใจจดจ่อกับพระเจ้า 
ยูดาส ลูกของยากอบ และยูดาส อิสคาริโอท (Bible League International, 2561 : 1636)  
 ศิษย์ทั้ง 12 คน ได้เป็นผู้ช่วยพระเยซูคริสต์ประกาศคำสอนเรื่องอาณาจักของพระเจ้า เรียกว่า 
นักบุญ คำว่านักบุญในพระคัมภีร์เดิม หมายถึง บุคคลที่พระเจ้าทรงเลือกสรรที่จะประทานความศักดิ์สิทธิ์
ให้ ส่วนในพระคัมภีร์ใหม่ หมายถึง ชาวคริสต์ทุกคน เพราะเชื่อว่าพระเยซูคริสต์ได้ช่วยให้มนุษย์กลายเป็น
ผู้ศักดิ์สิทธิ์แล้ว (อัครสังฆมณฑลกรุงเทพฯ, 2535 : 18/08/2566) นักบุญคนสำคัญ ได้แก่ 
 
 



141 
 

 1. นักบุญเปโตร  
 ได้รับการแต่งตั้งจากพระเยซูคริสต์เองให้เป็นหัวหน้ามาก่อน ท่านจึงเป็นประมุขสูงสุดคนแรกของ
ศาสนาคริสต์ มีฐานะเป็นเสมือนสมเด็จพระสันตะปาปา ได้ไปเทศนาเผยแผ่ธรรมถึงกรุงโรมและได้เลือก
กรุงโรมเป็นศูนย์กลางดำเนินงานต่างๆ แต่การเผยแผ่ศาสนาในระยะแรกได้รับการต่อต้านจากเจ้าหน้าที่
แห่งโรมัน ท้ายที่สุดก็ถูกจับกุมและถูกประหารชีวิต (ดนัย ไชยโยธา, 2539 : 174) 
 2. นักบุญเปาโล  
 เดิมท่านมีชื่อว่า ซอล เป็นชาวยิวที่อาศัยอยู่ในโรมัน เป็นคณะกรรมการศาสนายิวต่อต้านการเผย
แผ่คำสอนของพระเยซูและเหล่าสาวก ท่านได้ทำการกวาดล้างและขัดขวางสาวกของพระเยซู แต่ต่อมา
เมื่อพิจารณาหลักคำสอนของพระเยซูจึงเกิดความประทับใจ เกิดความศรัทธาต่อพระเจ้าของคริสต์ ทำให้
เปลี่ยนใจมายอมรับนับถือพระเยซู ได้เปลี่ยนชื่อใหม่ว่า ปอล หรือ เปาโล หลังจากนั้น นักบุญเปาโลได้ออก
เดินทางเผยแผ่คำสอนของพระเยซูในดินแดนต่างๆ ประสบผลสำเร็จเป็นอย่างมาก สามารถสร้างโบสถ์แห่ง
แรกเพื่อใช้สอนธรรมะที่เมืองอันติโอโคสในกรีซ ท่านได้ประกาศแยกตัวออกจากศาสนายิว ตั้งชื่อศาสนา
ใหม่ว่า คริสโต หรือ คริสต์ ศาสนาใหม่นี้ได้แพร่หลายเป็นที่ยอมรับนับถือในอาณาจักรโรมัน นักบุญเปาโล
ได้ปลงชีวิตตนเอง เพราะกองทหารกบฏจะจับท่านไปลงโทษด้วยวิธีการผูกเข้ากับเสาแล้วเอาน้ำมันยางราด
ตัว (Dhammakaya Open University, 2007 : 332) 
 ส่วนสาวกยุคหลัง เกิดข้ึนในสมัยที่พระเยซูคริสต์ได้สิ้นพระชนม์แล้ว ช่วงปลายศริสต์ศตวรรษที่ 1 
ได้กำเนิดศาสนจักรขึ้น มีคณะกรรมการบริหารทางศาสนจักรเพื่อแต่งตั้งนักบวชที่มีความสามารถ ให้มี
หน้าที่เป็นผู้สอนคัมภีร์ มีหน้าที่ดูแลรักษาศาสนสถาน มีหน้าที่เป็นผู้นำพาชาวคริสต์ประกอบพิธีกรรม
ต่างๆ เรียกว่า บาทหลวง หรือ หลวงพ่อ หรือ ปุโรหิต ซึ่งอาจมีชื่อเรียกแตกต่างกันไปตามนิกายนั้นๆ 
บาทหลวง คือนักบวชที่ผ่านการรับศีลบวช โดยในขั้นต้นต้องบวชเป็นพันธบริกรก่อน ทำหน้าที่เป็นผู้ช่วย
ในการประกอบพิธีกรรม เมื่อผ่านการฝึกฝนในลำดับต่อมาแล้วจึงจะรับศีลบวชขั้นบาทหลวงได้ มีหน้าที่
เป็นผู้ประกอบพิธีกรรมโปรดศีลศักดิ์สิทธิ์ต่างๆ ตามที่กฎหมายศาสนจักรอนุญาต  (วิกิพีเดีย, 2566 : 
18/08/2566) 
 นิกายของศาสนาคริสต์ 
 ราวช่วงคริสต์ศตวรรษที่ 4 และ 5 เนื่องจากการแข่งขันกันด้านการเมืองและวัฒนธรรมของโรมัน 
จึงทำให้กระทบต่อวงการศาสนา อาณาจักรโรมันตะวันตกได้เริ ่มสลายตัวลง ส่วนอาณาจักรโรมัน
ตะวันออกได้เข้มแข็งและเป็นอิสระในทุกด้าน มีการแยกอำนาจการปกครองของพระสันตะปาปา สาเหตุ
สำคัญคือความขัดแย้งกันเอง ในที่สุดก็ได้แตกแยกออกเป็น 2 นิกายใหญ่ครั้งแรก คือ นิกายคาทอลิก 
(นิกายเดิม) และ นิกายออร์ธอดอกซ์ ในเวลาต่อมาไม่นานก็ได้มีการแตกแยกออกเป็นนิกายต่างๆ ซึ่งนิกาย
สำคัญของศาสนาคริสต์มี 3 นิกาย มีดังต่อไปนี้ 
 1. นิกายคาทอลิก หรือ โรมันคาทอลิก 
 ชื ่อของนิกายมาจากการถือเอากรุงโรมเป็นศูนย์กลางของศาสนา ซึ ่งเป็นที ่พำนักของพระ
สันตะปาปา คำว่า คาทอลิก แปลว่า สากล ซึ่งหมายถึงเป็นศาสนาของคนทั้งโลก เป็นนิกายที่สำคัญและมี



142 
 

อิทธิพลมากที่สุดของศาสนาคริสต์ ชาวคาทอลิกเชื่อว่าตนเป็นผู้สืบทอดคำสอนและประเพณีอื่นๆ ของ
ศาสนามาแต่เริ่มแรก พยายามปกป้องหลักธรรมคำสอนและประเพณีแต่ดั ้งเดิมอย่างเคร่งครัด มีพระ
สันตะปาปาเป็นประมุขสูงสุดของศริสตศาสนจักร ซึ่งก็อยู่ที่นครรัฐวาติกัน เป็นรัฐอิสระตั้งอยู่ใจกลางกรุง
โรม ประเทศอิตาลี ชาวคาทอลิกจะยกย่องนักบุญทั้งหลาย รวมทั้งมารีย์และโยเซฟ นิกายคาทอลิกมีการ
ตั้งสมณศักดิ์เพื่อแบ่งหน่วยงานเป็นกระทรวงเหมือนรัฐทั่วไป ปฏิบัติหน้าที่เฉพาะในกิจการเกี่ยวกับ
คริสตศาสนานิกายคาทอลิกทั่วโลก เช่น กระทรวงเผยแผ่ กระทรวงอบรมนักบวช กระทรวงคำสอน ฯลฯ 
โดยมีลำดับสมณศักดิ์ ดังนี้ 
  1) สมเด็จพระสันตะปาปา คือ ประมุขสูงสุดของนิกายคาทอลิก 
  2) พระสังฆราช คือ ประมุขของชาวคริสต์ในระดับท้องถิ่น 
  3) อัครสังฆราช คือ ประมุขผู้ปกครองมณฑลขนาดใหญ่ 
  4) พระคาร์ดินัล คือ พระสังฆราชที่ได้รับเลื่อนสมณศักดิ์ให้สูงขึ้น มีสิทธิ์เลือกตั้งสมเด็จ
พระสันตะปาปาใหม่ได้เมื่ององค์เดิมสิ้นพระชนม์ 
  5) บาทหลวง คือ ผู้นำทางศาสนาในชุมชนต่างๆ คัดเลือกจากผู้มีประสงค์จะบวชที่มีอายุ
ไม่ต่ำกว่า 23 ปี 
  6) ภราดาและแม่ชี คือ นักบวชชายและหญิง มีหน้าที่รับใช้ศาสนา เช่น ให้บริการทาง
ศาสนาและการสาธารณะสุข โดยปกติจะครองความเป็นโสดตลอดชีวิต 
 มีการประกอบพิธีศีลศักดิ์สิทธิ์ 7 ประการ คือ ศีลล้างบาป ศีลกำลัง ศีลมหาสนิท ศีลแก้บาป ศีล
เจิมคนไข้ ศีลบวชและศีลสมรส (ดนัย ไชยโยธา, 2539 : 179) 
 2 นิกายออร์ธอดอกซ์ 
 นิกายออร์ธอดอกซ์ เป็นนิกายที่แยกตัวจากนิกายโรมันคาทอลิกด้วยเหตุผลทางการเมือง มีศาสน
จักรตั้งอยู่ที่กรุงคอนแสตนติโนเบิล มีสันตะปาปาเป็นสังฆราชแห่งคอนสแตนติโนเบิลเป็นประมุข แต่ละ
ประเทศมีประมุขเรียกว่า เพทริอาค และนับถือนับบุญเปาโล ถือว่ากลุ่มตนที่เป็นกรีกมีอารยธรรมและ
วิชาการสูงส่งกว่าชาวโรมัน จึงเรียกนิกายของตนว่า ออร์ธอดอกซ์ ซึ่งหมายถึง ความเชื่อทางสติปัญญาที่
ถูกต้องหรือความเชื่อที่มีพ้ืนฐานทางปรัชญา มีหลักเหตุผลไม่งมงาย (ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์, 2522 : 82) 
 ออร์ธอดอกซ ์มีหลักคำสอนไม่ได้แตกต่างจากนิกายโรมันคาทอลิก แต่มีความแตกต่างในเรื่อง
รูปแบบของพิธีกรรม ภาษา การจัดระเบียบการปกครองสงฆ์เปลี่ยนแปลงไป คือนักบวชชั้นผู้น้อยสามารถ
สมรสได้ (ชาตรี ชุมเสน, 2553 : 109) 
 3. นิกายโปรเตสแตนต ์
 คำว่า โปรเตสแตนต์ หมายถึง ผู้คัดค้านหรือผู้ทำการประท้วง เป็นชื่อเรียกรวมของนิกายต่างๆ ที่
ไม่ใช่ฝ่ายคาทอริกและฝ่ายออร์ธอดอกซ์ บุคคลที่แยกตัวออกไปจากทั้งสองนิกายนี้ จึงมีนามว่า ผู้นับถือ
นิกายโปรเตสแตนต์  
 ช่วงคริสต์ศตวรรษที่ 6 ได้มีผู้ประกาศแยกตัวออกไปเป็นนิกายโปรเตสแตนต์ ซึ่งเป็นบาทหลวง
ชาวเยอรมันชื่อ มาร์ติน ลูเธอร์ เป็นผู้นำ เพราะไม่เห็นด้วยกับอำนาจของสมเด็จพระสันตะปาปาที่



143 
 

ครอบคลุมศาสนจักรมากเกินไป ไม่พอใจในหลักธรรมและการปฏิบัติศาสนกิจที่ผิดแนวทางของนิกาย
คาทอลิก โดยเฉพาะการคัดค้านสมเด็จพระสันตะปาปา ที่ยินยอมให้ประชาชนไถ่บาปด้วยการใช้เงินทำบุญ
ไดห้รือเรียกว่าการซื้อใบไถ่บาป ซึ่งฝ่ายโปรเตสแตนต์เห็นว่าวิธีการเช่นนี้ เป็นการสนับสนุนให้ประชาชนทำ
บาปมากขึ้น จึงประกาศแยกตัวออกมาตั้งนิกายใหม่เมื่อปี พ.ศ.2060 (ดนัย ไชยโยธา, 2539 : 180-181) 
 นิกายโปรเตสแตนต์ ไม่สอนให้เชื่อว่าพระเจ้ามีอำนาจในการอภัยบาป แต่การอภัยบาปสามารถ
ทำได้เองโดยสารภาพต่อพระเจ้าเป็นหมู่คณะ ไม่ยกย่องนักบุญ ไม่ประดิษฐานรูปเคารพใดๆ เพราะถือว่า
เป็นเรื่องนอกคัมภีร์ ใช้สัญลักษณ์เป็นไม้กางเขนที่ไม่มีรูปพระเยซูถูกตรึงอยู่ ประกอบพิธีศีลศักดิ์สิทธิ์เพียง 
2 ศีลเท่านั้น คือ ศีลล้างบาปและศีลมหาสนิท 
 ผู้นับถือนิกายโปรเตสแตนต์ไม่นิยมถือบวชเหมือนบาทหลวงในฝ่ายคาทอลิก แต่การเผยแผ่ศาสนา
เป็นไปอย่างเข้มแข็งมาก โดยเฉพาะการบริหารด้านสังคมสงเคราะห์ นิกายโปรเตสแตนต์ยังแยกเป็นนิกาย
ย่อยอีกหลายนิกาย อาทิ นิกายเอปิสโคปัล นิกายคาทอลิกฝรั่งเศส นิกายแควกเกอร์ นิกายดีอิสม์ นิกาย
มอร์มอน นิกายคริสเตียนไซแอนส์ นิกายยูนิเตเรียน นิกายพยานพระยะโฮวาห์ เป็นต้น  (Dhammakaya 
Open University, 2007 : 337) 
 สรุป สาวกของศาสนาคริสต์แบ่งออกเป็น 2 ยุค คือ ยุคแรก ในสมัยที่พระเยซูยังมีพระชนม์ชีพอยู่ 
และสาวกคนสำคัญ ได้แก่ นักบุญเปโตร ซึ่งได้รับการแต่งตั้งจากพระเยซูให้เป็นหัวหน้าผู้เผยแผ่หลักคำ
สอนของพระองค์ มีฐานะเป็นเสมือนสมเด็จพระสันตะปาปา ก่อนจะถูกจับกุมและประหารชีวิต ต่อมายุค
หลัง ในสมัยที่พระเยซูได้สิ้นพระชนม์แล้ว ได้ถือกำเนิดศาสนจักรและได้เป็นศาสนาคริสต ์เต็มตัว โดยการ
นำของนักบุญเปาโล มีการจัดระเบียบศาสนาใหม่คือการแต่งตั้งผู้นำสูงสุดแห่งศาสนจักร เรียกว่า สมเด็จ
พระสันตะปาปา เพื่อเป็นผู้นำของศาสนาคริสต์ ซึ ่งประกอบด้วย สมเด็จพระสันตะปาปาเป็นประมุข 
พระสังฆราชเป็นประมุขท้องถิ่น บาทหลวง เป็นผู้นำศาสนาในชุมชน มีหน้าที่เผยแผ่ศาสนา ก่อนจะมีการ
ขัดแย้งกันและแตกนิกายต่างๆ ออกไป 
 เนื่องจากความขัดแย้งจากภายในของคณะผู้ปกครองสงฆ์ ทำให้เกิดการแยกออกเป็นนิกายต่างๆ 
ทำให้ศาสนาคริสต์มีรูปแบบการปฏิบัติที่ต่างกันออกไปตามนิกายของตน มีนิกายสำคัญ คือ 1) นิกาย
โรมันคาทอลิก เป็นนิกายที่มีศาสนิกชนและอิทธิพลมากที่สุด ถือว่านิกายของตนเป็นผู้สืบทอดคำสอนและ
ประเพณีต่างๆ ของศาสนามาแต่สมัยที่พระเยซูคริสต์ยังมีพระชนม์อยู่ พยายามปกป้องหลักธรรมคำสอน
และประเพณีดั้งเดิมอย่างเคร่งครัด โดยมีพระสันตะปาปาแห่งนครรัฐวาติกันเป็นประมุข 2) นิกายออร์ธอ 
ดอกซ์ นิกายนี้แยกตัวจากคาทอลิกด้วยเหตุผลทางการเมือง ถือว่ากลุ่มตนเป็นมีอารยธรรมและวิชาการสูง
กว่ากลุ่มคาทอลิกแห่งโรมัน นับถือนักบุญเปาโล แต่มีหลักคำสอนไม่แตกต่างจากคาทอลิก ต่างก ันเพียง
รูปแบบของพิธีกรรม ภาษาและรูปแบบการปกครองของคณะสงฆ์เท่านั้น โดยมีพระสันตะปาปาแห่งคอนส
แตนติโนเบิลเป็นประมุข 3) นิกายโปรเตสแตนต์ นิกายนี้เป็นชื่อเรียกรวมของกลุ่มต่างๆ ที่ไม่เห็นด้วยกับ
คาทอลิกและออร์ธอดอกซ์ คัดค้านสมเด็จพระสันตะปาปา ไม่ยกย่องนักบุญ ไม่ประดิษฐานรูปเคารพใดๆ 
เพราะขัดต่อหลักคำสอนในคัมภีร์ มีผู้นำจิตวิญญาณคือ มาร์ติน ลูเธอร์ เหตุที่ไม่เห็นด้วยเพราะไม่พอใจใน
แนวทางการปฏิบัติของคาทอลิก ที่มีการไถ่บาปด้วยการซื้อใบไถ่บาป 



144 
 

4. สาวกและนิกายของศาสนาอิสลาม 
 ศาสนาอิสลาม เป็นศาสนาที่ได้มอบหมายให้ชาวมุสลิมทุกคนทำหน้าที่เป็นสาวกเพื่อเผยแผ่
ศาสนา มีนิกายที่แยกออกไปอีกหลายนิกาย ซึ่งมีรายละเอียด ดังต่อไปนี้ 
 สาวกของศาสนาอิสลาม 
 ศาสนาอิสลาม ไม่มีพระหรือนักบวชเพื่อทำหน้าที่เป็นหัวหน้าในการประกอบพิธีกรรมและเผยแผ่
ศาสนาเป็นการเฉพาะ ซึ่งบางคนเข้าใจว่า อิหม่าม คือนักบวชผู้ทำหน้าที่เป็นหัวหน้าในการประกาศศาสนา 
แต่ความจริงแล้ว อิหม่ามเป็นเพียงผู้นำในการละหมาดเท่านั้น ไม่ใช่พระที่ทำหน้าที่เป็นกลางระหว่างพระผู้
เป็นเจ้ากับมนุษย์แต่อย่างใด 
 ความจริงแล้วสาวกของอิสลาม คือ มุสลิมทุกคน ซึ่งเป็นผู้มีหน้าที่สืบทอดศาสนาอิสลามอย่าง
แท้จริง ด้วยการปฏิบัติตนตามหลักการทางศาสนา ด้วยการศึกษาและเรียนรู้หลักคำสั่งสอนของศาสนาให้รู้
แจ้งเห็นจริง ทำหน้าที่เผยแผ่ตามกำลังความรู้ของตน ดังที่ท่านนบีมุฮัมมัดได้กล่าวไว้ว่า “ผู้รู้คือทายาทของ
ศาสดา” (กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม, 2554 : 69) 
 นิกายของศาสนาออิสลาม 
 นิกายของอิสลามเกิดขึ้นหลังจาก นบี มุฮัมมัด ได้สิ้นชีพไปแล้ว ซึ่งเกิดขึ้นเนื่องด้วยเรื่องการสืบ
ทอดผู้ปกครองอาณาจักรอิสลาม เคาะลีฟะฮ์ ต่อจาก นบี มุฮัมมัด จึงทำให้เกิดความขัดแย้งภายในอิสลาม
ด้วยกันเอง ดังนั้น จึงเกิดการแตกแยกออกเป็นนิกายมากมาย แต่มีนิกายสำคัญ 4 นิกาย ดังนี้ 
 1. นิกายซุนนี หรือ ซุนนะฮ์ 
 ซุนนี แปลว่า มรรคาหรือจารีต นิกายนี้เคร่งครัดปฏิบัติตามคัมภีร์อัลกุรอานและอัลฮะดีษ (คัมภีร์
ที่บันทึกโอวาทและจริยวัตรของ นบี มุฮัมมัด) ถือว่าผู้ที่สืบต่อการปกครองอาณาจักรอิสลามต่อจาก นบี 
มุฮัมมัด เพียง 4 คนเท่านั้น เพราะทั้ง 4 ท่านเป็นผู้ใกล้ชิด นบ ีมุฮัมมัด คือ  
    1) อะบูบักร์ หรือ อาบูบากร์ พ่อตา นบี มุฮัมมัด (ดำรงตำแหน่ง 2 ปี) ได้ถึงแก่กรรมในปี 
พ.ศ.1177 
    2) โอมา หรือ อุมัร พ่อตา นบี มุฮัมมัด (ดำรงตำแหน่ง 10 ปี) ซึ่งเป็นผู้ยกกองทัพไปตี
ซีเรีย เปอร์เซียและอียิปต์ได้สำเร็จ แต่ได้รับความผิดอันร้ายแรงคือการเผาหอสมุดใหญ่ที่เมืองอาเล็กซาน
เดรีย ทำลายหลังสือกรีกและอียิปต์ ทีช่าวโลกถือว่าเป็นมหาสมบัติล้ำค่า ถูกสังหารในปี พ.ศ.1187  
    3) โอษมัน ลูกชายของอะบูบักร์ ได้รับเลือกให้เป็นผู้ปกครองอาณาจักรอิสลาม คนที่ 3 
ท่านได้ดำเนินงานเผยแผ่ศาสนาอิสลาม โดยนำกองทัพมุสลิมไปปราบปรามอาณาจักรคาบูล ฆาชะนี 
ดินแดนบริเวณบอลข่านและเฮราต 
   4) อาลี บุตรเขยของ นบ ีมุฮัมมัด ได้ขึ้นเป็นผู้ปกครองอาณาจักรอิสลามคนที่ 4 ซึ่งได้ทำ
ศึกภายในกับ มูอาวียา ซึ่งเป็นญาติของโอธมัน เกิดเรื่องแตกแยกจนเป็นเหตุให้เกิดนิกายใหม่ขึ้น เรียกว่า 
นิกายชีอะฮ์ เวลาต่อมาไม่นานอาลีถูกฆาตกรรมในปี พ.ศ.1204 (Dhammakaya Open University, 
2007 : 432) 
 



145 
 

 2. นิกายชีอะฮ์ หรือ ชิเอฮ ์ 
 ชีอะฮ์ แปลว่า พรรคพวก หมายถึง พรรคพวกของท่านอาลีนั่นเอง แยกตัวออกมาจากซุนนีเพราะ
ปัญหาทางการเมืองและปัญหาความขัดแย้งในหมู่ผู้นำชาวมุสลิม นิกายนี้ถือว่าท่านอาลีย์เท่านั้นเป็นผู้ที่
ถูกต้อง (มุสลิมไทยโพสต์, ม.ป.ป. : 17/08/2566) นิกายนี้ใช้หมวกสีแดงเป็นสัญลักษณ์ ได้แตกแยกออกมา
จากนิกายซุนนี มีทัศนะว่าควรมีผู้สืบทอดให้มีผู้ปกครองอาณาจักรอิสลามต่อ และเชื้อสายของท่านอาลี
ควรจะได้รับการแต่งตั้ง เพราะเชื่อว่าสาวกผู้สืบต่อจากอาลีย่อมเป็นผู้ได้รับคำสอนจากท่านอาลีโดยตรง จึง
ควรให้มีการสืบต่อการปกครองอาณาจักรอิสลามต่อไป เมื่อสิ้นท่านอาลีแล้วก็ได้หาผู้สมควรผู้ปกครองคน
ใหม่และให้ชื่อว่า อิหม่าม 
 ชีอะฮ์ เรียกผู้สืบทอดจาก นบี มุฮัมมัด ว่า อิหม่าม ต้องมีคุณสมบัติ คือ 1) ผู้หมดมลทินจากบาป 
2) เป็นสื่อกลางการติดต่อระหว่างมนุษย์กับพระผู้เป็นเจ้า และ 3) เป็นผู้แปลถ้อยคำของพระผู้เป็นเจ้าที่
ปรากฏในคัมภีร์อัลกุรอาน 
 เหล่าสาวกของนิกายชีอะฮ์ นับถืออิหม่ามว่าถูกต้องมีจำนวน 12 คน คือ 1) อาลี (บุตรเขยของ 
นบี มุฮัมมัด) 2) หะซัน (บุตรคนโตของอาลีย์) 3) หุซัยน์ (บุตรคนรองของอาลีย์) 4) อาลี ซัยนุลอาบิดีน 
(บุตรของหุซัยน์) 5) มุฮัมมัด อัลบากิร (บุตรของอาลี ซัยนุลอาบิดีน) 6) ญะอ์ฟัร อัศศอดิก (บุตรของมุฮัม
มัด อับบากิร) 7) มูซา อัลกาซิม (บุตรของญะอ์ฟัร อัศศอดิก) 8) อาลีย์ อัรริฏอ (บุตรของมูซา อัลกาซิม) 9) 
มุฮัมมัด อัตตะกีย์ (บุตรของอาลี อัรริฏอ) 10) อาลีย์ อันนะกีย์ (บุตรของมุฮัมมัด อัตตะกีย์) 11) หะซัน 
อัลอัสกะรีย์ (บุตรของอาลีย์ อันนะกีย์) และ 12) มุฮัมมัด (บุตรของหะซัน อัลอัสกะรีย์) (นงเยาว์ ชาญ
ณรงค์, 2553 : 413) 
 เหตุที่ไม่มีอิหม่านท่านที่ 13 เนื่องจากว่า อิหม่ามมุฮัมมัดได้สูญหายไปในช่วงปี พ.ศ.1421 ชาว
มุสลิมนิกายชีอะฮ์เชื่อว่า ท่านยังมีชีวิตอยู่แต่หลบซ่อนไม่ยอมปรากฏตัว นิกายนี้รอคอยเวลาแห่งการ
กลับมาของอิหม่ามมุฮัมมัด (องค์ที่ 12) เพราะเชื่อว่าท่านอยู่ในฐานะของ อัลมะฮ์ดี หมายถึง ผู้ถูกนำโดย
พระเจ้าหรือผู้นำทางอันชอบในอนาคต มีลักษณะเดียวกันกับพระเมสสิยาห์ของยิวหรือพระศรีอารยเมต
ไตรของศาสนาพุทธ (กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม, 2554 : 72) 
 3. นิกายคอวาริจญ์ หรือ อฆวาริซ 
 นิกายนี้คัดค้านไม่ยอมรับฐานะของอาลีบุตรเขยของท่านนบีมุฮัมมัด ให้เป็นผู้ปกครองอาณาจักร
อิสลามและได้แยกตัวออกเป็นอิสระแล้วทำสงครามกับอาลี อาลีเป็นฝ่ายปราชัย ถูกลอบสังหารถึงแก่ความ
ตาย หะซันบุตรของอาลีจึงต้องยอมอ่อนข้อให้และได้กำจัดหุซัยน์บุตรชายคนเล็กของอาลีอีกด้วย 
 นิกายคอวาริจญ์ ถือว่า ผู้นำโลกมุสลิมจะต้องมาจากการเลือกตั้ง พวกตนเท่านั้นคือมุสลิมที่
แท้จริง นอกจากพวกตนนั้นไม่ใช่ ทารกที่เกิดจากบิดามารดามุสลิมจะยังเป็นมุสลิมไม่ได้จนกว่าจะโต
พอที่จะรับหลักการของอิสลามได้ด้วยตัวเองโดยตรง การปฏิบัติตนให้เป็นปฏิปักษ์ต่อพระผู้เป็นเจ้านั้นบาป
อย่างหนัก จะถือว่าคนที่เป็นมุสลิมที่ทำเลวที่สุด จะไม่ใช่มุสลิมอีก (Dhammakaya Open University, 
2007 : 434-435) 
 



146 
 

 4. นิกายวาฮ์ฮาบี 
 นิกายนี้เกิดเมื่อประมาณราว พ.ศ.2238 ผู้ก่อตั้งชื่อ โมฮัมมัด อิบนิ อับดุล วาฮ์ฮับ นิกายนี้นับ
ถืออัลลอฮ์อย่างเคร่งครัด ไม่นับถือ นบ ีมุฮัมมัด รวมไปถึงศาสดาพยากรณ์ท่านอ่ืนๆ ด้วย เพราะถือว่าการ
กระทำเช่นนั้นเท่ากับเป็นการตั้งภาคีเทียบเทียมพระองค์ เสมือนได้หันกลับมานับถือรูปเคารพ ซึ่งเป็นการ
ทำผิดบัญญัติในคัมภีร์อัลกุรอานอย่างโจ่งแจ้ง นอกจากนี้ ยังห้ามการแต่งกายด้วยเพชรพลอย ผ้าแพรไหม
และสิ่งฟุ่มเฟือยอื่นๆ ปฏิเสธมัสยิดหรือสุเหร่าที่สร้างหอคอยสูงใหญ่ข้างบน โดยอ้างว่าไม่มีบัญญัติไว้ใน
คัมภีร์ อีกทั้งยังเป็นปฏิปักษ์และต่อต้านวิทยาการสมัยใหม่ของโลกตะวันตกอีกด้วย ซึ่งความมุ่งหมาย
ประการสำคัญสุดในการตั้งนิกายนี้ ได้แก่ การรักษา การตั้งมั่นและคงไว้ซึ่งคัมภีร์อัลกุรอาน จึงนับถือและ
ปฏิบัติตามอย่างเคร่งครัด (ดนัย ไชยโยธา, 2539 : 198)  
 สรุป ศาสนาอิสลาม ถือว่ามุสลิมทุกคนเป็นสาวก ไม่มีนักบวชเพื่อแบ่งแยกแนวทางปฏิบัติ แม้แต่
อิหม่ามหรือผู้นำทางศาสนาก็เป็นเพียงผู้นำทางศาสนกิจด้านพิธีกรรมเท่านั้น มุสลิมทุกคนเป็นผู้มีหน้าที่สืบ
ทอดและเผยแผ่ศาสนาอย่างแท้จริง ด้วยการศึกษาและเรียนรู้คำสอนให้รู้แจ้งเห็นจริง แล้วจึงทำหน้าที่เผย
แผ่ตามกำลังแห่งตน 
 ศาสนาอิสลาม มีหลายนิกายแต่มีนิกายสำคัญอยู่ 4 นิกาย คือ 1) นิกายซุนนี เคร่งครัดปฏิบัติ
ตามอัลกุรอานและอัลฮะดีษ ยอมรับผู้นำอาณาจักรอิสลาม 4 คนแรกเท่านั้น ซึ่งทั้ง 4 ท่านเป็นผู้ใกล้ชิด 
นบี มุฮัมมัด 2) นิกายชีอะฮ์ เป็นนิกายที่แยกตัวออกจากซุนนี เนื่องจากปัญหาความขัดแย้งภายในผู้นำ
ศาสนา ศรัทธาและปฏิบัติเหมือนกันกับซุนนี แต่ยอมรับคำสอนของท่านอาลีด้วย ยอมรับการสืบทอดการ
ปกครองอิสลามทางเชื้อสายของท่านอารีย์ เชื่อว่าอิหม่ามองค์ที่ 12 เป็นอัลมะฮ์ดี (ผู้ถูกนำโดยพระเจ้า) 
หรือเมสสิยาห์ด้วย 3) นิกายคอวาริจญ์ เป็นนิกายที่คัดค้านฐานะของอาลีให้เป็นผู้ปกครองอาณาจักร
อิสลาม ถือผู้นำมุสลิมที่มาจากการเลือกตั้ง ถือพวกตนเท่านั้นว่าเป็นมุสลิมที่แท้จริง และ 4) นิกายวาฮ์ฮา
บี ตั้งขึ ้นเพื่อธำรงไว้ซึ ่งอัลกุรอานอย่างเคร่งครัด นับถืออัลลอฮ์อย่างเคร่งครัด ไม่นับถือ  นบี มุฮัมมัด 
และศาสนทูตคนอื่น เพราะถือว่าเป็นการตั้งภาคีเทียบเทียม เป็นการนับถือรูปเคารพ ซึ่งเป็นการทำผิด
บทบัญญัติอย่างโจ่งแจ้งและเป็นปฏิปักษ์ต่อวิทยาการสมัยใหม่ 
  

5. สรุปท้ายบท 
 จากการศึกษาในหัวข้อสาวกและนิกายของทั้ง 4 ศาสนา พบว่ามีหลายประเด็นที่แตกต่างและ
เหมือนกัน ดังนี้ 
 ประเด็นที่เกี่ยวกับสาวก ศาสนาพุทธ ศาสนาคริสต์และศาสนาพรามหณ์-ฮินดู เป็นศาสนาที่มี
สาวกอย่างเป็นรูปธรรม มีการแบ่งหน้าที่จัดงานการพระศาสนาอย่างชัดเจน เช่น ภิกษุในพระพุทธศาสนาก็
มีหน้าที่พัฒนาตน คือการศึกษาเล่าเรียนและปฏิบัติตามหล ักคำสอนให้รู้แจ้งตามคำสอนของพระพุทธเจ้า 
นำความรู้แจ้งจากการปฏิบัติไปกล่าวสอนให้ประชาชนได้ศึกษาและปฏิบัติตาม ส่วนคริสต์ศาสนาก็มี
ลักษณะที่เหมือนกัน เช่น บาทหลวงเองก็มีหน้าที่ปฏิบัติตามคำสอนของพระเยซูคริสต์ เป็นผู้นำหลักคำ
สอนของพระเยซูคริสต์ไปประกาศต่อชาวประชาเช่นเดียวกัน ส่วนศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ไม่เรียกว่าสาวก 



147 
 

แต่เรียกว่าผู้สืบทอดศาสนา ได้แก่ นักบวชพราหมณ์ มีหน้าที่ 3 ประการ คือ สั่งสอนศิลปวิทยา ทำ
พิธีกรรมและรับทักษิณาทานหรือรับของทำบุญให้ผู้ตาย แต่ศาสนาอิสลามจะมีลักษณะที่แตกต่างจาก
ศาสนาทั้ง 3 กล่าวคือ ศาสนาอิสลามถือว่ามุสลิมทุกคนคือสาวกของศาสนา มุสลิมทุกคนมีหน้าที่สืบทอด
และเผยแผ่ศาสนาตามกำลังของตนเท่าท่ีจะทำได้ 
 ประเด็นที่เกี่ยวกับนิกาย การแตกแยกนิกายของทั้ง 4 ศาสนา มีลักษณะเหมือนกัน กล่าวคือ เกิด
จากปัจจัยด้านความคิดเห็นที่ต่างกัน ด้านการปฏิบัติที่หย่อนยาน เป็นเหตุนำไปสู่การแยกออกเป็นนิกาย
ต่างๆ ตามผู้นำแนวความคิด ตามความเชื่อของตน ถึงแม้จะแยกออกเป็นนิกายต่างๆ แต่ทุกนิกายยังคงยึด
เอาหลักคำสอนที่เป็นเนื้อแท้ไว้เหมือนเดิม และยังคงนับถือพระศาสดาของตนเหมือนเดิม ต่างเพียงความ
เชื่อบางประการและมีพิธีกรรมที่แตกต่างกันออกไปตามนิกายของตน 
 
 
 
 
 

 
 
 
 



148 
 

 
 
 
 
 

ความดสีูงสุด 

ศาสนาพุทธ   พระนพิพาน 

ศาสนาพราหมณ์-ฮินด ู ปรมาตมันหรอืพรหมนั 

ศาสนาคริสต์  พระยะโฮวา 

ศาสนาอิสลาม  พระอัลเลาะห ์

 
 
 
 
 

 



149 
 

บทที่ 5 
เปรียบเทียบพิธีกรรม 

 
 ศาสนาทุกศาสนาในโลก มีพิธีกรรมเป็นเครื่องมือในการให้ศาสนิกของตนใช้เป็นแนวทางในการ
ปฏิบัติกิจกรรมทางศาสนาที่มีลักษณะเป็นรูปธรรมร่วมกัน พิธีกรรมกลายเป็นขนบธรรมเนียมประเพณี 
และกลายเป็นวัฒนธรรมที่มีผลต่อความรู้สึกนึกคิด ความเชื่อ ความศรัทธาของประชาชน ก่อให้เกิดความ
รักใคร่ ปรองดอง มีความสามัคคี เกิดผลสำเร็จร่วมกันในหมู่ชน ช่วยสร้างความเจริญรุ่งเรืองและเป็นสิริ
มงคลแก่ชีวิต พิธีกรรมเกี่ยวข้องกับการปฏิบัติเพื่อให้เกิดผลสำเร็จตามระเบียบแบบแผนที่ช่วยเสริมสร้าง
คุณค่าในตัวบุคคลด้านความประพฤติ กล่าวคือ พิธีกรรมช่วยสร้างพ้ืนฐานทางวินัย หมายถึง เป็นเครื่องขัด
เกลาฝึกฝนพัฒนาบุคคลทางวินัยเป็นขั้นพื้นฐาน คือด้านความมีวินัย ด้านความเป็นระเบียบเรียบร้อย ด้าน
ความพร้อมเพรียง และด้านกิริยาวาจาเรียบร้อยสงบ ถือเป็นบันไดขั้นแรกให้เกิดศรัทธาหนุนนำไปสู่ขั้นที่
สูงขึ ้นไป คือด้านจิตใจ นอกจากนี้ พิธีกรรมยังสร้างคุณค่าที่เป็นประโยชน์ต่อตนเองและคุณค่าที่เป็น
ประโยชน์ต่อศาสนาด้วย ซึ่งมีรายละเอียดดังต่อไปนี้ 
 ความหมายของพิธีกรรม 
 พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน ให้ความหมายไว้ว่า พิธี หมายถึง งานที่จัดขึ้นตามลัทธิหรือ
ความเชื ่อถือตามขนบธรรมเน ียมประเพณีเพื ่อความขลังหรือความเป็นสิริมงคล เป็นต้น เช่น พิธี
พระราชทานปริญญาบัตร พิธีมงคลสมรส พิธีประสาทปริญญาบัตร แบบอย่าง ธรรมเนียม  ส่วนคำว่า 
กรรม หมายถึง การกระทำ เมื่อรวมกันแล้วเป็นคำว่า พิธีกรรม หมายถึง การบูชา แบบอย่างหรือแบบ
แผนต่างๆ ที่ปฏิบัติในทางศาสนา (ราชบัณฑิตยสถาน, 2556 : 835) 
 

1. พิธีกรรมของพระพุทธศาสนา 
 พระพุทธศาสนามีพิธีกรรมหรือศาสนพิธี อยู่ 4 ประเภทด้วยกัน ดังนี้ 
 1. กุศลพิธี เป็นพิธีที่เนื่องด้วยการอบรมเพื่อความดีงามทางพระพุทธศาสนาเฉพาะตัวบุคคลหรือ
การสร้างกุศลให้แก่ตนเอง เพื่อความเป็นสวัสดิมงคล เช่น การบรรพชาอุปสมบทเป็นพระภิกษุ -สามเณร 
การสมาทานศีล 5 ศีล 8 และการแสดงตนเป็นพุทธมามกะ  
 2. บุญพิธี คือการทำบุญอันเป็นประเพณีในครอบครัว ในสังคมเกี่ยวเนื่องกับวิถีชีวิตของสังคม 
บุญพิธีมี 2 ประเภท คือ งานมงคลและงานอวมงคล  
  1) งานมงคล คือการทำบุญเพื่อให้เกิดความสุขสวัสดีและความเป็นสิริมงคลแก่ตนเอง 
ญาติพ่ีน้อง ครอบครัวหรือบุคคลอื่นที่มีความปรารถนาดีต่อกันและสร้างความเป็นสิริมงคลแก่สถานที่ เช่น 
ทำบุญในวันขึ้นปีใหม่ ทำบุญข้ึนบ้านใหม่ ทำบุญวันเกิด ทำบุญเนื่องในงานมงคลสมรส  



150 
 

  2) งานอวมงคล คือการทำบุญอุทิศให้แก่บรรพบุรุษหรือบุคคลที่เสียชีวิตไปแล้ว เช่น 
งานบำเพ็ญกุศลศพ งานบำเพ็ญกุศลครบรอบวันตายของผู้วายชนม์ 7 วัน 50 วัน หรือ 100 วัน 
 โดยบุญพิธีที่สมบูรณ์แบบควรมีการเตรียมการและการปฏิบัติงานตาม 4 ขั้นตอน ดังนี้ (กรมการ
ศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม, 2556 : 16-29) คือ  
  1) เตรียมสถานที่ ควรคำนึงถึงความเหมาะสมของสถานที่ งานที่จะจัดเป็นงานมงคล 
หรืองานอวมงคล สถานที่นั้นมีหลักการพิจารณา ดังนี้  
   (1) ความเหมาะสมของสถานที่ในการจัดพิธี  
   (2) มีความกว้างขวางเพียงพอกับการรองรับผู้ร่วมพิธี  
   (3) สะอาด สะดวก ปลอดภัย  
   (4) ไม่มีเสียงรบกวน  
  2) เตรียมอุปกรณ์ การเตรียมอุปกรณ์เป็นสิ่งจำเป็นสำหรับพิธีกรรมต่างๆ ซึ่งควรมีท่านผู้
มีความรู้ในศาสนพิธีต่างๆ ในการช่วยชี้ทางและแนะนำให้ถูกต้อง  
  3) เตรียมบุคลากร เพื่อให้ถึงความพร้อมของผู้จัดงานพิธีต่างๆ เพื่อความสะดวกในการ
ประสานงาน อันเป็นการแบ่งหน้าที่รับผิดชอบในแต่ละส่วนของผู้ปฏิบัติงาน เช่น ผู้ทำหน้าที่นิมนต์
พระภิกษุสงฆ์ ศาสนพิธีกรผู้ดำเนินการพิธีทางศาสนาและผู้ให้การต้อนรับดูแลผู้ร่วมงาน 
  4) เตรียมกำหนดการ คือการเขียนกำหนดการเป็นเอกสารเพ่ือบอกลักษณะของงาน เป็น
ต้นว่า งานอะไร ใครเป็นประธาน สถานที่ วัน เวลาในการจัดงาน ลำดับขั้นตอนของงาน การแต่งกาย 
เพ่ือให้ผู้ที่ร่วมในพิธี มีความเข้าใจตรงกันและทราบขั้นตอนของพิธี 
 3. ทานพิธี คือพิธีถวายทานต่างๆ การถวายทานมี 2 ประเภท คือ (1) การให้หรือการถวายเครื่อง
อุปโภคบริโภคให้แก่บุคคลใดบุคคลหนึ่งโดยเฉพาะเจาะจง เรียกว่า ปาฏิบุคลิกทาน (2) การให้หรือการ
ถวายโดยผู้ให้หรือผู้ถวายมีความตั้งใจให้หรือถวายให้เป็นสาธารณะ ไม่เจาะจงผู้ใดผู้หนึ่ง ซึ่งเป็นการถวาย
อุทิศให้แก่กลางสงฆ์จริงๆ เรียกว่า สังฆทาน 
 สิ่งที่สมควรถวายแด่พระสงฆ์เป็นทานพิธีตามพระวินัยบัญญัติ  ได้แก่ (1) เครื่องนุ่งห่ม เช่น จีวร 
สบง อังสะ ผ้าเช็ดตัว (2) บิณฑบาต เช่น ภัตตาหาร น้ำดื่ม น้ำปานะ (3) เสนาสนะ เช่น กุฏิ ศาลาบำเพ็ญ
กุศล และ (4) คิลานเภสัช เช่น ยาแก้ไอ ยาแก้ไข้หวัด ยาแก้ท้องเสีย 
 ทานพิธียังประกอบด้วยการถวายที่สำคัญ คือ การถวายผ้ากฐินทาน (การถวายทานที่มีกาลเวลา) 
การถวายผ้าป่า (ผ้าบังสุกุลจีวร) เป็นต้น 
 4. ปกิณกพิธี คือพิธีเบ็ดเตล็ด เกี่ยวกับมารยาทและวิธีปฏิบัติศาสนพิธี เช่น การประเคนของแด่
พระภิกษุสงฆ์ การกรวดน้ำ-รับพร และการกราบไหว้ (กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม, 2558 : 66) 
 โดยพิธีกรรมหรือศาสนพิธีของพระพุทธศาสนาทั้ง 4 ประเภทนี้ จะใช้เป็นหลักปฏิบัติร่วมกันเนื่อง
ในวันสำคัญทางพระพุทธศาสนา ซึ่งศาสนพิธีถือว่าเป็นแบบแผนที่ชาวพุทธจะได้ปฏิบัติไปตลอดชีวิตโดย
การเข้าวัดทำบุญและปฏิบัติศาสนกิจตามวันสำคัญต่างๆ ดังนี้ คือ 



151 
 

  1) วันธรรมสวนะ วันอุโบสถ หรือวันพระ คือวันประชุมของพุทธศาสนิกชนเพื่อจัด
กิจกรรมทางพระพุทธศาสนาประจำสัปดาห์ เป็นต้นว่า ตักบาตรพระ ถวายสังฆทาน รับศีล 5 ฟังพระธรรม
เทศนา สวดมนต์ เจริญจิตภาวนา การรักษาศีลอุโบสถ (ศีล 8) ซึ่งใน 1 เดือนกำหนดไว้ 4 วัน คือ วันขึ้น 8 
ค่ำ วันขึ้น 15 ค่ำ วันแรม 8 ค่ำ และวันแรม 15 คือ ถ้าหากเดือนใดเป็นเดือนขาดถือเอาวันแรม 14 ค่ำ 
  2) วันวิสาขบูชา คือวันคล้ายวันที ่เกิดเหตุการณ์สำคัญที่สุดในพระพุทธศาสนา 3 
เหตุการณ์ด้วยกัน คือ การประสูติ ตรัสรู้ และปรินิพพานของพระพุทธเจ้า โดยทั้ง 3 เหตุการณ์นี้เกิดขึ้น
ตรงกันในวันเพ็ญแห่งเดือนวิสาขะ (แต่ต่างปีกัน) จะมีการจัดกิจกรรมเหมือนกันกับวันธรรมสวนะ มีการ
เวียนเทียนเพื่อรำลึกนึกถึงคุณของพระพุทธเจ้า ซึ่งตรงกับวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 6 ถ้าปีใดเป็นปีอธิกมาส (มี
เดือน 8 สองหน) ก็เลื่อนไปในวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 7  
  3) วันมาฆบูชา คือวันคล้ายวันที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงโอวาทปาติโมกข์ ซึ่งเป็นคำสอน
อันเป็นหัวใจของพระพุทธศาสนา ท่ามกลางที่ประชุมมหาสังฆสันนิบาตครั้งใหญ่ เกิดขึ้นในพรรษาแรกใน
วันเพ็ญกลางเดือนมาฆะ จะมีการจัดกิจกรรมเหมือนกันกับวันธรรมสวนะ มีการเวียนเทียนเพื่อรำลึกนึกถึง
คุณของพระธรรม ซึ่งตรงกับวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 3 ถ้าปีใดเป็นปีอธิกมาส (มีเดือน 8 สองหน) ก็เลื่อนไปใน
วันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 4 
  4) วันอาสาฬหบูชา คือวันคล้ายวันที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงปฐมธรรมเทศนา เรียกว่า 
ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร ซึ่งเป็นคำสอนเพ่ือความหลุดพ้นจากทุกข์ทั้งปวง หรือหลักมัชฌิมาปฏิปทา (มรรคมี
องค์ 8) เพื่อโปรดปัญจวัคคีย์ จะมีการจัดกิจกรรมเหมือนกันกับวันธรรมสวนะ มีการเวียนเทียนเพื่อรำลึก
นึกถึงคุณของพระรัตนตรัย ซึ่งตรงกับวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 8 ถ้าปีใดเป็นปีอธิกมาส (มีเดือน 8 สองหน) ก็
เลื่อนไปในเดือน 8 หลังแทน 
  5) วันเข้าพรรษา คือวันที่พระสงฆ์จะทำพิธีอธิษฐานอยู่ในอาวาสตลอด 3 เดือน ในฤดู
ฝน จะไปค้างแรมคืนที่อ่ืนไม่ได้ นอกจากมีเหตุจำเป็นตามในพระวินัยบัญญัติไว้เท่านั้น ซึ่งตรงกับวันแรม 1 
ค่ำ เดือน 8 และสิ้นสุดออกพรรษาในวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 11 ในระยะเวลา 3 เดือนนี้ เรียกว่า เทศกาล
เข้าพรรษา ในช่วงเทศกาลเข้าพรรษานี้ ชาวพุทธส่วนมากจะถือโอกาสบำเพ็ญกุศลเป็นพิเศษ มีการถวาย
ผ้าอาบน้ำฝน ถวายจตุปัจจัยไทยธรรมแก่พระภิกษุ-สามเณรได้ใช้สอย ชาวพุทธบางคนก็ถือโอกาสรักษาศีล 
5 การตั้งจิตอธิษฐานจะละทิ้งความชั่วสร้างแต่ความดี งดเว้นการดื่มน้ำเมาตลอด 3 เดือน (กรมการศาสนา 
กระทวงวัฒนธรรม, 2560 : 119-124) 
 สรุป พิธีกรรมทางพระพุทธศาสนามี 4 ประเภท คือ 1) กุศลพิธี เป็นพิธีเกี่ยวกับการอบรมเพื่อ
ความดีงามเฉพาะตัวบุคคล หรือก็คือการสร้างกุศลให้แก่ตนเอง เช่น การบวช การรักษาศีล 5 และศีล 8 2) 
บุญพิธี เป็นพิธีเกี่ยวกับการทำบุญในครอบครัวและสังคม เช่น งานมงคล คือการทำบุญเพื่อให้เกิดความ
เป็นสิริมงคลแก่ตนเอง พี่น้อง ครอบครัว และบุคคลอื่นๆ เช่น ทำบุญวันเกิดและงานอวมงคล คือการ
ทำบุญอุทิศให้ผู้ตายหรือบรรพบุรุษ เช่น พิธีบำเพ็ญกุศลศพ 3) ทานพิธี เป็นพิธีถวายทานต่างๆ เช่น การ
ให้แก่บุคคลใดบุคคลหนึ่งหรือการให้แก่สาธารณะไม่เจาะจงผู้ใดผู้หนึ่ง และ 4) ปกิณกพิธี เป็นพิธีทั่วไป
เกี่ยวกับมารยาทและวิธีการปฏิบัติพิธีกรรม เช่น การกราบไหว้ การแต่งตัวเข้าวัด ฯลฯ 



152 
 

 โดยพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาจะให้เป็นหลักปฏิบัติร่วมกันเนื่องในวันสำคัญต่างๆ อาทิ ปฏิบัติ
ร่วมกันในวันธรรมสวนะหรือวันพระ วันวิสาขบูชา วันมาฆบูชา วันอาสาฬหบูชา วันเข้าพรรษาหรือวันอื่นๆ 
ตามประเพณีท้องถ่ินนั้นๆ จัดขึ้นในลักษณะที่เก่ียวโยงกับพระพุทธศาสนา 
 

4. พิธีกรรมของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู 
 ศาสนาพรามหณ์-ฮินดู ต้องปฏิบัติตามกฎประเพณีในโอกาสต่างๆ ที่กำหนดไว้สำหรับวรรณะ
เฉพาะตน วรรณะของบุคคลถูกหนดตามกำเนิดตามชาติตระกูลตามศาสนาบัญญัติ ชนชาติอื่นๆ ถ้าไม่มี
ชาติตระกูลตามวรรณะ แม้นับถือฮินดูและประพฤติตนอย่างฮินดูก็เป็นฮินดูไม่ได้ ซึ่งศาสนาพรามหณ์-ฮินดู
มีพิธีกรรมสำคัญทีแ่บ่งออกได้ 4 หมวด ดังนี้ 
 1. ข้อปฏิบัติเกี่ยวกับวรรณะ 
  1) การแต่งงาน เป็นหลักสำคัญในวรรณะว่าด้วยการแต่งงาน ใครจะเป็นสามีภรรยากับ
คนนอกวรรณะไม่ได้เป็นอันขาด ถึงแม้ในชั้นวรรณะเดียวกันก็ยังถูกรังเกียจถ้าโคตรต่ำแต่งงานกับโคตรสูง 
เช่น พราหมณ์ต้องแต่งงานกับพราหมณ์ กษัตริย์ต้องแต่งงานกับกษัตริย์ จะแต่งงานข้ามวรรณะไม่ได้ ถ้าฝ่า
ฝืนจะถูกประณามหรือตัดขาดจากโคตรจากวรรณะ ถ้าสมสู่ผิดชั้นกัน คือ สูงได้กับต่ำ ถ้ามีลูกเกิดมาลูกคน
นั้นถือว่าเป็นจัณฑาล เป็นที่รังเกียจมาก (แสง มนวิทูร, 2506 : 33) 
  2) อาหารการกิน บุคคลในวรรณะต่ำปรุงอาหารให้บุคคลในวรรณะสูงกินไม่ได้ บุคคล
ต่างวรรณะกันกินร่วมกันไม่ได้ 
  3) อาชีพ มีอาชีพจัดแบ่งไว้สำหรับบุคคลในวรรณะต่างๆ แตกต่างกันว่าบุคคลเกิดใน
วรรณะพราหมณ์ กษัตริย์ แพศย์และศูทร ต้องประกอบอาชีพใด ใครอยู่ในวรรณะใดต้องประกอบอาชีพ
อย่างนั้น  
  4) เคหสถานที่อยู่ ตามกฎดั้งเดิม ห้ามไปตั้งถิ่นฐานนอกประเทศอินเดียและห้ามโดยสาร
ไปทางทะเล แต่ปัจจุบันไม่ค่อยถือกันแล้ว (ดนัย ไชยโยธา, 2539 : 42) 
 2. ข้อปฏิบัติสังสการ หรือพิธีประจ าบ้าน 
 เป็นข้อปฏิบัติและพิธีกรรมในคนชั้นวรรณะทวิชชาติ คือ วรรณะพราหมณ์ กษัตริย์และแพศย์ 
จะต้องกระทำ ในการประกอบพิธีต้องอาศัยพราหมณ์นักบวชเป็นผู้ทำสังสการ 12 ประการ ดังนี้ 
  1) ครรภาธาน พิธีตั้งครรภ์ถัดจากวันแต่งงาน 
  2) ปุงสวัน พิธีเมื่อเข้าใจว่า เด็นในครรภ์จะเป็นเพศชาย 
  3) สีมันโตนนยัน พิธีแยกผมหญิงในระยะเมื่อตั้งครรภ์แล้ว 4,6 หรือ 8 เดือน 
  4) ชาตกรรม พิธีคลอดบุตร 
  5) นามกรรม พิธีตั้งชื่อเด็กในวันที่ 12 หรือ 14 ถัดจากวันคลอด 
  6) นิษกรมณะ พิธีนำเด็กออกไปดูดวงอาทิตย์อุทัย เมื่อเด็กมีอายุได้ 4 เดือน 
  7) อันนปราศัน พิธีป้อนข้าวในเดือนที่ 5 และเดือนที่ 6 
  8) จูฑากรรม พิธีโกนผมให้เหลือไว้แต่จุก ทำในปีที่สาม 



153 
 

  9) เกศานตะ พิธีตัดผม ถ้าเป็นวรรณะพราหมณ์ต้องตัดเมื่ออายุครบ 16 ปี ถ้าเป็นวรรณะ
กษัตริย์ต้องตัดเมื่ออายุครบ 22 ปี ถ้าเป็นวรรณะแพศย์ต้องตัดเมื่ออายุครบ 24 ปี 
  10) อุปนยนะ พิธีเข้าอาศรมหรือเริ่มการศึกษา 
  11) สมาวรรตนะ พิธีกลับบ้าน เมื่อเสร็จการศึกษาจากสำนักครู 
  12) วิวาหะ พิธีแต่งงาน 
 พิธีเหล่านี้ห้ามเพศหญิงห้ามทำพิธีอุปนยนะหรือเข้าอาศรม นอกนั้นทำได้ แต่ห้ามสวดคัมภีร์พระ
เวทและพิธีเหล่านี้ในปัจจุบันฮินดูนิยมปฏิบัติกันเพียง 4 พิธี คือ นามกรรม อันนปราศัน อุปนยนะและ
วิวาหะ 
 3. พิธีศราทธ์  
 เป็นพิธีกิจแห่งผู้มีศรัทธา เป็นการสำคัญในฮินดู คือสังเวยบรรพบุรุษทางฝ่ายบิดาผู้ล่วงลับไปแล้ว
ด้วยก้อนข้าวสุก พิธีสังเวยกระทำในวันที่หนึ่งก่อนวันเผาศพและตลอดเวลาไว้ทุกข์ ความประสงค์ในการ
ทำศราทธ์เพ่ือให้วิญญาณผู้ตายจะเข้าสู่ร่างหยาบ ที่เรียกว่า สถุลสรีระ พ้นจากความเป็นเปรต ผู้ทำศราทธ์
ถ้าเป็นลูกชาย อาจช่วยพ่อให้พ้นขุมนรก 
 นอกจากนี้ยังเกี่ยวกับการมงคล ทำเพื่อหวังประโยชน์เป็นพิเศษ เช่น ขอบุตร ทำในคราวรื่นเริง 
ทำเพื่อเลี้ยงพราหมณ์ ทำเพื่อชำระล้างบาป ทำในมงคลคราวตั้งครรภ์ เกิด ตัดจุก ทำเพื่ออัญเชิญเทวดา 
ทำเพ่ือความสวัสดีในคราวเดินทางไกล ทำเพ่ือบำเพ็ญความสุขสบายและเป็นสิริแก่ทรัพย์สมบัติ 
 4. พิธีบูชาเทวดา  
 ข้อปฏิบัตินี้มีแตกต่างกันตามชั้นวรรณะ วรรณะต่ำมีพิธีแปลกไป สำหรับวรรณะสูงมีพิธี ดังนี้ 
  1) สวดมนต์ภาวนา สนานกาย ชำระฟันและสังเวยเทวดาทุกวันอย่างเคร่งครัด 
  2) พิธีสมโภช ถือศีลและวันศักดิ์สิทธิ์ 
  3) ไปนมัสการบำเพ็ญกุศลในเทวาลัย เพ่ือแสดงความเคารพเทพเจ้าที่ตนนับถือ 
 ชาวฮินดูถึงแม้จะไม่เชื่อในเรื่อง 3 ประการ คือ คัมภีร์พระเวทเป็นของทิพย์ศักดิ์สิทธิ์ พราหณ์เป็น
นักบวชผู้แทนจากพระเป็นเจ้าและการกำหนดชนชาติเป็นชั้นวรรณะเป็นหลักพระเป็นเจ้าประทานมา แต่
ถ้าปฏิบัติตามกฎปฏิบัติตามประเพณีของฮินดูที่กำหนดไว้ คือ มีพิธีประจำบ้าน อาศัยพรหมณ์เป็นผู้ทำพิธี 
โดยมีการอ่านประกาศและสาธยายข้อความในคัมภีร์พระเวท ก็ถือว่าเป็นฮินดูแท้อยู่ในตัวไม่มีใครทักท้วง 
เพราะข้อสำคัญอยู่ที่ตนจะต้องปฏิบัติตามกฎข้อบังคับในขนบธรรมเนียม (เสฐียรโกเศศ -นาคะประทีป, 
2507 : 163-168) 
 สรุป ศาสนาพรามหณ-์ฮินดู มีกำหนดไว้อย่างชัดเจนตามวรรณะของตน วรรณะของคนถูกกำหนด
ไว้ในศาสนาบัญญัติ วรรณะถือกำเนิดตามชาติตระกูล แต่ละวรรณะมีข้อปฏิบัติที ่แตกต่างกัน โดยมี
พิธีกรรมที่สำคัญ 4 อย่าง คือ 1) พิธีกรรมเกี่ยวกับข้อปฏิบัติในวรรณะ ได้แก่ (1) การแต่งงาน เป็นหลัก
สำคัญของศาสนา คือจะแต่งงานกับต่างวรรณะไม่ได้เด็ดขาด แม้แต่วรรณะเดียวกันแต่ต่างโคตรก็ยังเป็น
เรื่องที่ลำบาก ถ้าสมสู่ผิดชั้นวรรณะกัน ลูกที่เกิดมาจะถือว่าเป็นจัณฑาล ซึ่งเป็นที่น่ารักเกียจของวรรณะ
ต่างๆ (2) อาหารการกิน คือ วรรณะต่างกันกินร่วมกันไม่ได้ (3) อาชีพ คือ มีการจัดแบ่งไว้แตกต่างกัน ใคร



154 
 

อยู่วรรณะใดต้องประกอบอาชีพของวรรณะนั้นๆ (4) เคหสถานที่อยู่ ห้ามไปตั้งถิ่นฐานนอกประเทศ แต่
ปัจจุบันไม่ถือกันแล้ว 2) พิธีกรรมประจำบ้าน เป็นข้อปฏิบัติสำหรับวรรณะพราหมณ์ กษัตริย์และแพศย์ 
จะต้องกระทำ โดยอาศัยนักบวชพรามหณ์เป็นผู้ทำพิธี ปัจจุบันจะกระทำเพียง 4 พิธี คือ (1) นามกรรม พิธี
ตั้งชื่อเด็ก (2) อันนปราศัน พิธีป้อนข้าว (3) อุปนยนะ พิธีเข้าอาศรม หรือเริ่มการศึกษา และ (4) วิวาหะ 
พิธีแต่งงาน 3) พิธีศราทธ์ คือ พิธีสังเวยบรรพบุรุษทางฝ่ายบิดาผู้ล่วงลับไปแล้วด้วยก้อนข้าวสุก กระทำขึ้น
ในวันที่หนึ่งก่อนวันเผาศพ เพื่อให้วิญญาณผู้ตายรอดพ้นจากความเป็นเปรตและพิธีกรรมนี้ยังเกี่ยวกับการ
มงคลด้วย เช่น ทำเพื่อเลี้ยงนักบวชพรามหณ์ ทำเพื่อชำระล้างบาป ทำเพื่อบำเพ็ยความสุขสบาย ฯลฯ 
และ 4) พิธีบูชาเทวดา ข้อปฏิบัตินี้แตกต่างกันตามวรรณะ สำหรับวรรณะสูงมีพิธี 3 อย่าง คือ (1) การ
สังเวยเทวดาทุกวันอย่างเคร่งครัด (2) ถือศีล และ (3) ไปนมัสการบำเพ็ญกุศลในเทวาลัยเพื่อแสดงความ
เคารพเทพเจ้าที่ตนนับถือ ส่วนวรรณะต่ำมีพิธีที่แปลกไปบ้างตามท้องทีแ่ละนิกาย 
 

3. พิธีกรรมของศาสนาคริสต์ 
 พิธีกรรมของศาสนาคริสต์มีศูนย์กลางอยู่ที่พระเยซูคริสต์ ชาวคริสต์ร่วมเป็นหนึ่งเดียวกันใน
พิธีกรรม เพื่อได้แสดงออกถึงความศรัทธาที่มีอยู่ภายใน โดยอาศัยสัญลักษณ์ภายนอก พิธีกรรมจึงมี
ความสำคัญและจำเป็นสำหรับชีวิต เพราะเป็นการสร้างสัมพันธ์กับพระเจ้า การแสดงออกถึงความศรัทธา
ภักดี ตลอดจนความรู้สึกนึกคิดของตนที่มีต่อพระเจ้า รวมทั้งการสร้างความสัมพันธ์กับเพื่อนพี่น้องมนุษย์
ด้วยกัน โดยมีพิธีกรรมสำคัญ 7 อย่าง เรียกว่า ศีล 7 (Seven Sacraments) ดังนี้ 
 1. พิธีศีลล้างบาป หรือพิธีจุ่มน้ า (Baptism) (โปรเตสแตนต์ เรียกว่า ศีลจุ่ม) ผู้นับถือศาสนา
คริสต์ทุกคนต้องผ่านพิธีนี้เสียก่อน จึงจะเป็นชาวคริสต์โดยสมบูรณ์ ถือเป็นผู้บริสุทธิ์ตามแบบอย่างที่พระ
เยซูคริสต์เคยได้รับการปฏิบัติจากนักบุญยอห์น ผู้เป็นอาจารย์ด้วยการรับพิธีจุ่มน้ำ ที่ริมแม่น้ำจอร์แดน 
การรับศีลล้างบาปรับได้เพียงครั้งเดียวเท่านั้น ไม่ต้องรับอีกตลอดชีวิต  
 พิธีกรรมนี้มีต้นกำเนิดจากความเชื่อที่ว่ามนุษย์ทุกคนเกิดมามีบาปติดตัวมา เพราะมนุษย์สืบเชื้อ
สายมาจากต้นกำเนิดบรรพบุรุษ คือ อาดัม และ เอวา ที่ได้ทำบาปไว้ เพราะการขัดขืนคำสั่งพระเจ้า พิธี
ศีลล้างบาป ปกติพระจะทำให้กับเด็กที่มีอายุระหว่าง 12-14 ปี โดยการอุ้มเด็กจุ่มในอ่างน้ำมนต์ทั้งตัว แต่
บางกรณีจุ่มเฉพาะศีรษะหรือให้น้ำรดที่หน้าผากตามพิธีกรรมของแต่ละนิกาย ในนิกายออร์ธอดอกซ์จะทำ
กับเด็กทุกคน ไม่จำกัดอายุโดยการเจิมด้วยน้ำมันมะกอกที่หน้าอก หลังหรือเจิมที่หน้าผากเป็นรูปไม้
กางเขน แล้วนำเด็กไปประกอบพิธีที่หน้าโบสถ์อีกครั้งหนึ่ง 
 2. พิธีศีลก าลังหรือพิธีรับพระจิต (Confirmation) เป็นพิธีต่อจากพิธีล้างบาป เพื่อเป็นการย้ำ
หรือแสดงความมั ่นคงของจิตใจที ่มีต่อศาสนา เป็นการยืนยันว่าจะนับถือพระเจ้าอย่างแท้จริง โดย
บาทหลวงจะเป็นผู้ทำพิธีเจิม ทาน้ำมันลงบนแก้ม ตัวเด็กเป็นรูปไม้กางเขน ต่อจากนั้นจะให้เด็กกินขนมปัง 
เพื่อให้เกิดความมั่นใจว่าผู้นั้นได้รับความรอดในนามพระบิดา พระบุตรและพระจิต นั่นก็คือพระจิตของ
พระเจ้าได้เข้าไปในจิตของผู้เข้าพิธีนี้แล้ว (ศรีคำ บัวโรย, 2544 : 167-168) 



155 
 

 3. พิธีศีลมหาสนิทหรือพิธีบูชาขอบพระคุณ (Holy Communion) (โปรเตสแตนต์ เรียกว่า 
มิสซาหรือพิธีนมัสการพระเจ้า (Holy Mass)) พิธีกรรมนี้เป็นพิธีกรรมที่พระเยซูคริสต์ได้ยึดเอาแนวทาง
ธรรมเนียมประเพณีของชาวยิวที่จัดทำพิธีบูชา เพื่อขอบพระคุณพระยะโฮวาห์มาเป็นหลักปฏิบัติ แต่พระ
เยซูได้ปรับแต่งและประยุกต์ให้ตรงกับพระประสงค์ของพระองค์  ในการมอบพระองค์ให้เป็นอาหารเลี้ยง
วิญญาณของมนุษย์ในแนวทางของพระองค์เอง พิธีกรรมนี้ในพระคัมภีร์ ใหม่ได้เล่าถึงการกระทำของพระ
เยซูในขณะรับประทานอาหารค่ำครั้งสุดท้ายของพระองค์ คือการหยิบขนมปังและถ้วยเหล้าองุ่น แล้วทรง
กล่าวคำขอบพระคุณพระเจ้าที่ทรงประทานให้ ด้วยเหตุนี้ บรรดาเหล่าสาวกจึงได้ยึดแนวทางที่พระเยซู
กระทำ แล้วนำมาปฏิบัติและถูกถ่ายทอดมาสองพันปี ไปยังดินแดนต่างๆ ที่หลากหลายทั้งด้านภาษาและ
วัฒนธรรมให้เป็นแนวทางเดียวกัน (กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม, 2554 : 100-101)  
 พิธีศีลมหาสนิทเป็นพิธีกรรมที่ชาวคริสต์พากันไปทำพิธีในโบสถ์ทุกวันอาทิตย์ เพ่ือน้อมจิตระลึกถึง
การสิ้นพระชนม์ของพระเยซูคริสต์บนไม้กางเขน ก่อนเข้าพิธีต้องมีการสวดมนต์ พระผู้ทำพิธีจะแจกขนม
ปังและเหล้าองุ่นมารับประทานร่วมกัน อันเป็นสัญลักษณ์ว่าได้รับเอาพระวรกายและพระโลหิตของพระ
เยซูเจ้าเข้าไปเป็นหนึ่งเดียวกับตน กลายเป็นประชากรของพระเจ้า มีความเชื่อมโยงกับชาวคริสต์คนอื่น
ด้วยสายสัมพันธ์แห่งความรักท่ีมีต่อกัน  
 ชาวคริสต์นิกายคาทอลิกเชื่อว่า พระเยซูคริสต์ประทับอยู่จริงในปัจจุบันในพิธีบูชาขอบพระคุณ 
พิธีนี้ปกติพระคาทอลิกกระทำทุกวัน โดยเฉพาะในวันอาทิตย์เป็นวันที่ระลึกถึงพระเยซูคริสต์กลับคืนพระ
ชนม์ชีพ อาจมีพิธีหลายรอบเพื่อบริการสัตบุรุษ เพื่อการฟังพระวจนะของพระเจ้า ฟังเทศน์ อธิษฐาน
สรรเสริญพระเจ้าพร้อมกัน การรับแผ่นขนมปังทรงชีวิต อาหารฝ่ายจิต พิธีกรรมมีความเข้มข้นโดยเฉพาะ
ช่วงเทศกาลสำคัญทางศาสนาคือ ในช่วงต้นเดือนธันวาคม โอกาสคริสตสมภพช่วงประมาณมีนาคมหรือ
เดือนเมษายน ซึ่งเป็นเทศกาลสมโภช ปัสกา (Pasqua)  
 ปัสกา แต่เดิมเป็นการฉลองของชาวยิว โดยมีพิธีการกินขนมปังไร้เชื้อกับเนื้อแกะ ในภาษาฮิบรู 
แปลว่า การข้ามหรือการกระโดดผ่าน เพ่ือระลึกที่พระเจ้าช่วยให้พวกเขารอดพ้นจากการเป็นทาสของชาว
อียิปต์ แต่เทศกาลปัสกาของชาวคริสต์ เป็นการฉลองเหตุการณ์ที่พระเยซูทรงไถ่บาปของมนุษย์ ด้วยการ
ยอมการรับทรมานจนสิ้นพระชนม์และการฟื้นคืนชีพ ซึ่งเหตุการณ์ดังกล่าวมีเครื่องหมายผ่านจากความ
ตายและกลับคืนชีพ เป็นสัญลักษณ์ของการข้ามผ่านจากความทุกข์สู่ความยินดี จากบาปและความตายสู่
ชีวิตใหม่ เทศกาลนี้มีชื่อเรียกในภาษาอังกฤษว่า อีสเตอร์ (Easter) (กรมการศาสนา กระทวงวัฒนธรรม, 
2560 : 174) 
 4. พิธีศีลสารภาพบาป (Confession) เป็นความเชื่อที่ว่า บาปที่ผู้ใดก็ตามที่ทำลงไปแล้วจะถูก
ชำระล้างและได้รับการยกโทษให้จากพระเจ้า เป็นพิธีบอกความผิดหรือบาปของตนแก่บาทหลวง เพ่ือพระ
หรือบาทหลวงจะได้อภัยโทษให้กับผู้ที่แสดงบาปของตนเอง (ศรีคำ บัวโรย, 2544, : 169) 
 5. พิธีศีลเจิมครั้งสุดท้าย (Extreme Unction) พิธีนี้ทำแก่ผู้ป่วยใกล้จะสิ้นชีวิต ถือเป็นพิธีชำระ
บาปครั้งสุดท้ายให้ผู้ป่วยได้ระลึกถึงพระเจ้า จะได้ไม่ลืมหนทางที่จะไปสู่อาณาจักรของพระเจ้า เพ่ือให้บาป
ที่มีอยู่ไม่ติดตัวก่อนที่จะต้องเดินทางไปสู่สถานพิพากษา 



156 
 

 แต่เดิมจะเป็นญาติพี่น้องของผู้ป่วยที่เจิมให้ด้วยน้ำมันศักดิ์สิทธิ์ แต่หากผู้ป่วยมีอาการหนักจะเจิม
โดยพระสังฆราชหรือบาทหลวง พิธีกรรมจะเริ่มด้วยการอ่านพระคัมภีร์ การเทศน์เพื่อเตือนใจ จากนั้นจึง
ทำการปกมือเหนือศีรษะของผู้ป่วย ก่อนจะเสกน้ำมันแล้วนำมาเจิมที่หน้าผากและมือ เพ่ือขอให้เขามีกำลัง
ทางจิตวิญญาณและแน่วแน่ในความเชื่อแม้ทนทุกข์จากความเจ็บป่วย 
 6. พิธีศีลบวช (Ordination) เป็นพิธีกรรมในการรับผู้ที่ปวารณาตัวเข้าเป็นพระธรรมทูตของศา
สนจักรและรับใช้ประชากรของพระเจ้า ผู้ที่จะเข้ารับการบวชเป็นบาทหลวงได้ ต้องผ่านการรับศีลล้างบาป
และศีลกำลังมาแล้ว มีคุณสมบัติในเรื่องการมีศีลธรรมอันดีพร้อม ทั้งเชื่อมั่นว่าตนเองได้รับการดลใจจาก
พระเจ้าให้มาเป็นพระธรรมทูตพิเศษของศาสนจักร ซึ ่งการบวชนั้นมีหลายขั ้นตอนและหลายระดับ 
แตกต่างกันไป 
 7. พิธีศีลสมรสหรือพิธีแต่งงาน (Matrimony) เป็นพิธีกรรมที่จะทำการผูกพันหญิงชายไว้ด้วยกัน 
การประกอบพิธีกรรมจะกระทำโดยบาทหลวง ดังนั้น การทำพิธีการสมรสจึงกลายเป็นพิธีศักดิ์สิทธิ์ทาง
ศาสนา เมื่อสมรสกันไปแล้วการหย่าจะเป็นเรื่องต้องห้าม เหตุเพราะในคำสอนของศาสนาคริสต์การมี
ความสัมพันธ์ระหว่างสามีภรรยาเป็นความสัมพันธ์ตามกฎของพระเจ้า ครอบครัวที่คู่สมรสแต่ละคู่ตั้งขึ้นมา
จึงเป็นสถาบันศักดิ์สิทธิ์ เป็นความสัมพันธ์ที่ยกเลิกไม่ได้ พิธีกรรมการแต่งงานจะทำระหว่างพิธีศีลมหาสนิท 
บาทหลวงจะไปอยู่หน้าคู่บ่าวสาวและจะมีพยานเป็นชายหญิงอีกคู่หนึ่ง เมื่อบาทหลวงประกาศความเป็นคู่
แต่งงานไปแล้ว จะมีการแลกแหวนที่มีการเสกแล้วให้ระหว่างกัน ความศักดิ์สิทธิ์ของการสมรสอยู่ท ี่คู่บ่าว
สาวให้คำม่ันสัญญาด้วยตนเอง ว่าเขาท้ังสองจะเป็นเลือดเนื้อเดียวกัน ยกย่องให้เกียรติซึ่งกันและกัน ทั้งใน
ยามทุกข์ ยามสุข เวลาเจ็บไข้หรือเวลาสบายดี จนตลอดชีวิต การสมรสจึงต้องมีใจอิสระ (กรมการศาสนา 
กระทวงวัฒนธรรม, 2560 : 172) 
 นิกายในศาสนาคริสต์ที่ประกอบพิธีกรรมศีลศักดิ์สิทธิ์ครบทั้ง 7 ศีล มีเพียงนิกาย โรมันคาทอลิก
กับ นิกายออร์ธอดอกซ์ เท่านั้น ส่วน นิกายโปรเตสแตนต์ จะประกอบพิธีศีลศักดิ์สิทธิ์เพียง 2 ศีล ได้แก่ 
ศีลล้างบาปและศีลมหาสนิทเท่านั้น เพราะนิกายโปรเตสแตนต์ไม่เชื่อว่าบาทหลวงมีอำนาจในการอภัยบาป 
การอภัยบาปสามารถทำได้เองโดยสารภาพต่อพระเจ้าเป็นหมู่คณะ ไม่ยกย่องนักบุญ ไม่ประดิษฐานรูป
เคารพใดๆ เพราะถือว่าเป็นเรื่องนอกคัมภีร์ บนไม้กางเขนจะไม่มีรูปพระเยซูถูกตรึงอยู่บนกางเขน  
 สรุป ศาสนาคริสต์มีพิธีกรรมเพื่อได้แสดงออกถึงความศรัทธาที่มีอยู่ภายในและภายนอกต่อพระ
เจ้า พิธีกรรมมีความสำคัญและจำเป็นต่อชีวิตของชาวคริสต์อย่างมาก เพราะเป็นการสร้างความสัมพันธ์
และแสดงออกถึงภักดีต่อพระเจ้า สร้างความสัมพันธ์กับเพื่อนพี่น้องหรือมน ุษย์ด้วยกัน มีการประกอบ
พิธีกรรมหรือศีล 7 อย่าง คือ 1) พิธีศีลล้างบาปหรือศีลจุ่มน้ำ (นิกายโปรเตสแตนต์ เรียกว่า ศีลจุ่ม) ผู้นับ
ถือคริสต์จะต้องผ่านพิธีนี้เสียก่อน จึงจะเป็นชาวคริสต์โดยสมบูรณ์ ซึ่งผู้ผ่านพิธีกรรมนี้ถือเป็นผู้บริสุทธิ์ตาม
แบบอย่างที่พระเยซูเคยรับพิธีจุ่มน้ำ พิธีกรรมนี้ร ับได้เพียงครั้งเดียวเท่านั้น ไม่ต้องรับอีกตลอดชีวิต 2) พิธี
รับพระจิตหรือศีลกำลัง เป็นพิธีกรรมเพื่อแสดงความมั่นคงของจิตใจที่มีต่อศาสนา เพื่อยืนยันว่าจะนับถือ
พระเจ้าอย่างแท้จริง 3) พิธีศีลมหาสนิท (โรมันคาทอลิก เรียกว่า พิธีบูชาขอบพระคุณ โปรเตสแตนต์ 
เรียกว่า มิสซา หรือพิธีนมัสการพระเจ้า) เป็นพิธีกรรมที่พระเยซูมอบพระองค์ให้เป็นอาหารเลี้ยงวิญญาณ



157 
 

ของมนุษย์ขณะรับประทานอาหารค่ำ พิธีกรรมนี้ส่วนมากจะมีทุกวันอาทิตย์ เพื่อน้อมจิตระลึกถึงการ
สิ้นพระชนม์ของพระเยซู ก่อนเข้าพิธีต้องสวดมนต์ บาทหลวงผู้ทำพิธีจะแจกขนมปังและเหล้าองุ ่นมา
รับประทานร่วมกัน แล้วกล่าวคำขอบพระคุณพระเจ้าที่ทรงประทานให้ 4) พิธีศีลสารภาพบาป เป็นพิธี
บอกความผิดบาปของตนแก่บาทหลวง เพื่อที่พระเจ้าจะได้อภัยโทษให้ 5) พิธีศีลเจิมครั้งสุดท้าย เป็นพิธี
ชำระบาปครั้งสุดท้ายให้ผู้ป่วยได้ระลึกถึงพระเจ้า เพ่ือจะได้ไม่ลืมหนทางไปสู่อาณาจักรของพระเจ้า เพ่ือให้
บาปที่มีอยู่ไม่ติดตัวไปก่อนถึงวันพิพากษา 6) พิธีศีลบวช เป็นพิธีกรรมสำหรับผู้ที่ปวารณาตัวเข้าเป็นธรรม
ทูตของศาสนจักร ผู้ที่จะเข้ารับการบวชเป็นบาทหลวงได้ ต้องผ่านการรับศีลล้างบาปและศีลกำลังมาแล้ว 
และ 7) พิธีศีลสมรส เป็นพิธีกรรมทำการผูกพันหญิงชายไว้ด้วยกัน โดยมีบาทหลวงเป็นผู้ทำพิธี ถือเป็นพิธี
ศักดิ์สิทธิ์ของศาสนา เมื่อสมรสกันแล้ว การหย่าร้างจะเป็นเรื่องต้องห้าม เพราะถือว่าเป็นความสัมพันธ์
ตามกฎของพระเจ้า 
 อย่างไรก็ตาม พิธีกรรมทั้ง 7 อย่าง มีเพียงนิกายโรมันคาทอลิกและนิกายออร์ธอดอกซ์เท่านั้นที่
ประกอบพิธีครบทั้ง 7 อย่าง แต่นิกายโปรเตสแตนต์จะประกอบพิธีเพียง 2 อย่าง คือ ศีลล้างบาปและศีล
มหาสนิทเท่านั้น 
 

4. พิธีกรรมของศาสนาอิสลาม 
 พิธีกรรมสำคัญของศาสนาอิสลาม แบ่งออกได้ 6 ประเภท ดังนี้ 
 1. พิธีแต่งงาน 
 การแต่งงาน (นิกะฮ์) เป็นการร่วมชีวิตกันระหว่างชายหญิง ซึ่งมุสลิมจะต้องกระทำให้ถูกต้องตาม
บทบัญญัติของศาสนาอิสลาม การแต่งงานไม่ได้หมายถึงเพียงแคก่ารอยู่ร่วมกันระหว่างผู้หญิงกับผู้ชายหรือ
ได้เสียกันเท่านั้น แต่จะต้องปฏิบัติตามข้อบังคับการแต่งงาน 5 ประการ อย่างครบถ้วนจะขาดอย่างใด
อย่างหนึ่งไมไ่ด้โดยเด็ดขาด ดังนี้ 
  1) คู่สมรสฝ่ายชาย (เจ้าบ่าว) 
  2) คู่สมรสฝ่ายหญิง (เจ้าสาว) 
  3) ผู้ปกครองฝ่ายหญิง (วะลีย์) 
  4) ต้องมีพยานชาย 2 คน 
  5) ต้องมีคำเสนอ (อีญาบ) และคำสนอง (กอบู้ล) 
 คู่สมรสต้องเป็นชายแท้ หญิงแท้ ฝ่ายหญิงต้องมีตัวตนแน่นอน เป็นผู้ที่ศาสนาอนุญาตให้แต่งงาน
กันได้ กล่าวคือศาสนาห้ามแต่งงานกับแม่ ลูก พี่สาว น้าหรือญาติทางสายเลือดเดียวกัน ต้องไม่มีพันธะ
ผูกพันใดๆ เช่น กำลังเป็นภรรยาของผู้อื่นและไม่อยู่ในเงื่อนเวลาใดๆ ได้แก่ หญิงที่สามีตายยังไม่พ้นกำหนด 
4 เดือน หญิงกำลังมีครรภ์ ต้องคลอดเสียก่อน หญิงที่เพ่ิงหย่ากับสามียังไม่พ้น 3 เดือน 
 นอกจากนี ้หากคู่สมรสฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งไม่ใช่มุสลิม ฝ่ายที่เป็นมุสลิมจะต้องสอนให้อีกฝ่ายกล่าวคำ
ปฏิญาณตัวเป็นมุสลิมและให้รู้หลักการศรัทธาก่อน หลังจากเข้ารับอิสลามแล้วเสร็จถึงจะแต่งงานกันได้ 
(การีม อับดุลเลาะฮ์, ม.ป.ป. : 308) 



158 
 

 ผู้ปกครองฝ่ายเจ้าสาวต้องเป็นผู้มีสิทธิ์อันชอบด้วยบทบัญญัติของศาสนา ซึ่งมีบิดา ปู่ พี่ หรือ 
น้องชายของบิดาเจ้าสาว ถ้าผู้ปกครองฝ่ายหญิงที่ไม่ใช่ปู่หรือบิดาของเจ้าสาว ต้องขอความยินยอมจาก
เจ้าสาวเสียก่อน การขอความยินยอมต้องทำโดยแจ้งชัด ผู้ที ่จะทำพิธีต้องได้รับ การมอบอำนาจจาก
ผู้ปกครองฝ่ายหญิงเสียก่อน และมีการมอบหมายอย่างชัดเจน การแต่งงานต้องมีพยานที่เป็นมุสลิมชาย 2 
คน โดยได้ยินได้รู้เห็นการแต่งงาน ได้ยินคำเสนอและคำสนองในครั้งนี้ด้วย 
 คำเสนอและคำสนองในการแต่งงาน ต้องกล่าวจากปากผู ้ปกครองฝ่ายหญิงกับเจ้าบ่าว เช่น 
ผู้ปกครองฝ่ายหญิง กล่าวว่า “ข้าพเจ้าทำการนิกะฮ์ท่านกับนางสาว...บุตรของ...ด้วยมะฮัรเป็นจำนวนทอง
หนัก 1 บาท” ให้เจ้าบ่าวรีบสนองรับว่า “ข้าพเจ้ารับนิกะฮ์นี้ด้วยมะฮัรที่กล่าวนั้น” คำว่า มะฮัร หมายถึง 
สินสอดหรือทรัพย์ที่ตกลงกันว่าจะมอบแก่ผู้จะเป็นเจ้าสาว ทรัพย์นี้เป็นของเจ้าสาวโดยตรง ไม่ใช่ของบิดา
มารดาแต่ประการใด นอกจากจะยกให้ทีหลังตามความสมัครใจของเจ้าสาว (กรมการศาสนา กระทรวง
วัฒนธรรม, 2554 : 73) 
 2. พิธีทารกแรกเกิด 
 เมื่อครบกำหนดคลอด ทันทีที่ทารกหลุดพ้นจากครรภ์ของมารดา ผู้อยู่ในเหตุการณ์ควรต้อนรับ
การออกมาสู่โลกของทารก ด้วยการกล่าวประโยคปฏิญาณ ต่อมาให้กล่าวอะซาน (กล่าวเรียกละหมาด) ใส่
หูขวาและกล่าวอิกอมะฮ์ (เรียกละหมาดครั้งท่ีสอง) ใส่หูซ้าย โดยผู้ปกครองจะปฏิบัติ ดังนี้ 
  1) ตั้งชื่อที่ด ีเช่น อับดุรเราะห์มาน มุฮัมมัด อะลี อีซา 
  2) อะกีเกาะฮ์ คือการเชือดสัตว์พลีทานแจกคนยากจน (กรมการศาสนา กระทรวง
วัฒนธรรม, 2554 : 74) อะกีเกาะฮ์จะมีขึ้นเนื่องในวาระที่มีบุตร ซึ่งมีสุนัตให้เชือดสัตว์ทำอะอีเกาะฮ์ให้
วันที่ 7 นับจากวันคลอด แต่จะเชือดหลังจากวันนั้นก็ได้ สัตว์ที่ใช้ทำอะอีเกาะฮ์ คือ แพะ แกะ วัว ควาย ถ้า
เด็กที่คลอดออกมานั้นเป็นเพศชาย ควรทำอะกีเกาะฮ์ 2 ตัว ส่วนเพศหญิงควรทำอะกีเกาะฮ์ 1 ตัว โดยให้
บิดาหรือปู่เป็นคนเชือดให้ สำหรับเนื้อสัตว์อะกีเกาะฮ์จะแจกเป็นเนื้อหรือทำเป็นอาหารแจกแก่คนยากจน
ก็ได้ (การีม อับดุลเลาะฮ์, ม.ป.ป. : 323-324) 
  3) การทำพิธีตัดผมหรือโกนผมแก่เด็กที่เกิดใหม่ ถ้าบิดามารดามีฐานะดีจะต้องเชือดสัตว์
เป็นพลีเพื่อขอบคุณต่อพระผู้เป็นเจ้าที่ทรงประทานทารกมาให้ก่อน เมื่อเชือดสัตว์ทำอะกีเกาะฮ์แล้ว จึงทำ
พิธีตัดหรือโกนผมเด็กได้ (กะมารุล ชุกริ, 2540 : 21) 
 3. พิธีสุนัต 
 การเข้าสุนัต เป็นการขลิบหนังปลายอวัยวะเพศชาย เป็นประเพณีของชาวมุสลิมที่สืบทอดมาจาก
ชาวยิวและชาวคริสต์ ทำโดยการใช้ไม้หนีบคีบหนังหุ้มปลายให้ยืดออกพอประมาณ จากนั้นใช้ของมีคมที่
พอหาได้ตามแต่ในยุคสมัยนั้นๆ ตัดผ่านผิวหนังหุ้มเฉพาะส่วนที่ยืดพ้นจากปลายขององคชาติอย่างรวดเร็ว 
และปล่อยให้เลือดหยุดไหลเอง (มุสลิมไทยโพสต์, ม.ป.ป. : 7/07/2566) 
 ผู้ที่เข้ารับนับถือศาสนาอิสลาม จะต้องทำสุนัตเร็วที่สุดเท่าที่จะเร็วได้ ส่วนเด็กชายมุสลิมจะทำ
สุนัตเมื่อแรกเกิดได้ 3 วัน หรือ 5-6 วัน หรือก่อนที่จะบรรลุศาสนนิติภาวะ เพื่อความสะอาดของร่างกาย
เวลาที่จะประกอบพิธีทางศาสนา ในวันทำพิธีจะแต่งตัวให้เด็กอย่างสวยงาม แล้วให้เด็กกินขนมขวัญที่



159 
 

ประกอบด้วย กะละแม ขนมลา ข้าวพอง ขนมก้อ ข้าวเหนียวหวาน แล้วเสี่ยงทายให้เด็ก หลังจากนั้นก็จะ
ขลิบปลายอวัยวะเพศด้วยมีดหมอ ส่วนจะขลิบโดยหมอพื้นบ้านหรืออาจเป็นหมอจากโรงพยาบาล ก็
แล้วแต่ความยินยอมของครอบครัว (นงเยาว์ ชาญณรงค์, 2553 : 407) 
 4. พิธีศพ 
 ศาสนาอิสลามบัญญัติให้มุสลิมที่ยังมีชีวิตอยู่ต้องทำต่อผู้ตาย 4 ประการ คือ  
  1) ต้องอาบน้ำให้ศพ คือถ้าผู้ตายเป็นชาย ผู้อาบให้ควรเป็นชาย ถ้าผู้ตายเป็นหญิง ผู้อาบ
ให้ควรเป็นหญิงและให้พี่น้องเป็นผู้อาบให้ ต้องอาบในที่มิดชิด จุดของหอม เช่น กำยาน ธูปหอม ในขณะ
อาบ  
  2) ต้องห่อศพให้ คือเมื่ออาบน้ำเสร็จแล้วต้องห่อศพให้ผู้ตาย  
  3) ต้องละหมาดให้ผู ้ตาย คือเมื่อนำศพไปวางยังที่จะทำพิธีละหมาด โดยเลือกญาติที่
ใกล้ชิดทางสายโลหิตทำหน้าที่เป็นอีมาม  
  4) ต้องนำศพไปฝังให้ คือเมื่อละหมาดให้คนตายเสร็จแล้ว ให้รีบนำไปฝังในท่านอน ต้อง
จัดการฝังให้เรียบร้อยภายใน 24 ชั่วโมง  
 ข้อสำคัญคือ ห้ามเคารพบูชาที่หลุมฝังศพเด็ดขาด จะไม่มีการไว้ทุกข์ ซึ่งการฝังนั้นจะต้องขุดหลุม
ให้ลึกพอที่จะระงับกลิ่นที่จะมีภายหลังได้ สามารถป้องกันไม่ให้สัตว์ร้ายมาคุ้ยเขี่ยศพนั้น (การีม อับดุล
เลาะฮ์, ม.ป.ป. : 225-237)  
 5. พิธีท ากุรบาน  
 ในช่วงระยะเวลาวันอีดิ้ลอัฎฮา (วันเฉลิมฉลองการเชือดสัตว์เพื่อพลีทาน) ของทุกๆ ปี จะมีการ
ปฏิบัติกิจกรรมที่สำคัญยิ่งและได้รับผลบุญตอบแทนมากมายด้วยการเชือดสัตว์เพ่ือทำกุรบ่าน การทำแบบ
นี้ได้ปฏิบัติกันมาตั้งแต่สมัยของ นบี อิมรอฮิม ซึ่งผู้อยู่ในฐานะที่จะทำได้ไม่ควรละเลยข้อปฏิบัตินี้ อย่าง
น้อยก็ควรทำสักครั้งหนึ่งในชั่วชีวิต ถึงแม้จะไม่มีการบังคับแต่ก็ควรทำกันทุกคน เพราะผู้กระทำจะได้ผล
บุญอย่างยอดเยี่ยม 
 เวลาในการทำกุรบ่าน คือเริ่มเชือดได้ตั้งแต่ดวงอาทิตย์ขึ้นของเช้าวันอีดิ้ลอัฎฮา (อีดิ้ล เป็นอาหรับ 
มาจากคำว่า อีด แปลว่า รื่นเริง เฉลิมฉลอง และ อัฎฮา แปลว่า เชือดสัตว์พลีทาน) นบ ีมุฮัมมัด ได้กล่าวไว้
ว่า “วันอีดิ้ลอัฎฮาไม่มีการภักดีใดๆ ของมนุษย์ จะเป็นที่โปรดปรานรักใคร่ของอัลลอฮ์ ดียิ่งไปกว่าการ
เชือดทำกุรบาน” (นงเยาว์ ชาญณรงค์, 2553 : 408) 
 สัตว์ที่ใช้ทำกุรบ่าน คือ อูฐ วัว ควาย แพะ แกะ กีบัช อูฐต้องมีอายุ 5 ปีบริบูรณ์ ใช้ทำกุรบ่านได้ 7 
ส่วน ดังนั้น จึงรวมกันทำ 7 คนต่ออูฐตัวเดียวก็ได้หรือจะทำคนเดียวก็ยิ่งดี วัวและควายต้องมีอายุ 2 ปี
บริบูรณ์ ทำกุรบ่านได้ 7 ส่วน แพะต้องมีอายุ 2 ปีบริบูรณ์ ทำกุรบ่านได้ 1 ส่วน แกะและกิบัช ต้องมีอายุ 1 
ปีบริบูรณ์หรือเปลี่ยนฟันแล้วทำกุรบ่านได้ 1 ส่วน  
 สัตว์จะทำกุรบ่าน ต้องอ้วนสมบูรณ์ปราศจากสิ่งตำหนิหรือโรค ควรมีลักษณะสวยงามสง่า สัตว์ที่
ห้ามทำกุรบ่านไม่ได้ ได้แก่ สัตว์ที่เป็นโรคหรือพิการหรือไม่สมประกอบ เช่น ตาบอด หูแหว่ง เขาหัก ไม่มี
ฟัน แคระแกรน มีท้อง (วาริส มุสลิม, 2559 : 7/07/2566) 



160 
 

 การแจกเนื้อสัตว์ที่ทำกุรบ่านนั้น ให้แจกแก่คนยากจนและเพื่อนบ้านใกล้เคียง ควรเก็บไว้กินเพียง
เล็กน้อยเท่านั้น (การีม อับดุลเลาะฮ์, ม.ป.ป. : 322) 
 6. ประเพณีการแต่งกาย 
 อิสลามกำหนดไว้อย่างรัดกุม ไม่ให้เปิดเผยเน้นสัดส่วน ห้ามผู้ชายแต่งตัวเป็นหญิงและหญิงทำตัว
เป็นชาย เพศชายต้องปกปิดร่างกายอย่างน้อยตั้งแต่สะดือจนถึงหัวเข่า ห้ามใส่ผ้าไหม ห้ามใส่ทองคำ เพศ
หญิงต้องปกปิดร่างกายทั้งหมดและคลุมศีรษะ เปิดเผยได้เฉพาะใบหน้าและมือทั้ง 2 ข้าง (กรมการศาสนา 
กระทวงวัฒนธรรม, 2560 : 141) 
 สรุป พิธีกรรมสำคัญของศาสนาอิสลามมี 6 ประเภท คือ 1) พิธีแต่งงาน เป็นพิธีกรรมที่ถูกบัญญัติ
ในอัลกุรอาน มีข้อบังคับ มีกฎปฏิบัติตามหลักศาสนาที่ชัดเจน ต้องปฏิบัติตามอย่างครบถ้วน เช่น คู่สมรส
ต้องเป็นชายแท้หญิงแท้ มีตัวตนที่แน่นอน เป็นบุคคลที่ศาสนาอนุญาตให้แต่งงานได้ หากคู่สมรสฝ่ายใด
ฝ่ายหนึ่งไม่ใช่มุสลิม จะต้องกล่าวคำปฏิญาณตัวเป็นมุสลิมก่อน จึงจะแต่งงานกันได้ 2) พิธีทารกแรกเกิด 
เป็นพิธีกรรมต้อนรับทารกที่หลุดพ้นจากครรภ์มาสู่โลก มีข้อปฏิบัติ ได้แก่ (1) ตั้งชื่อที่ ดีให้ (2) การเชือด
สัตว์พลีทานแจกคนยากจน ที่เรียกว่า อะดีเกาะฮ์ และ (3) การทำพิธีตัดผมเด็กที่เกิดใหม่ 3) พิธีสุนัต เป็น
พิธีกรรมที่สืบทอดมาจากยิว โดยการใช้ไม้หนีบคีบหนังหุ้มปลายอวัยวะเพศชายแล้วขลิบออก 4) พิธีศพ 
เป็นพิธีกรรมที่อิสลามบัญญัติให้มุสลิมที่ยังมีชีวิตอยู่ต้องทำให้ผู้ตาย เช่น อาบน้ำให้ศพ ห่อศพ ละหมาดให้
ผู้ตาย นำศพไปฝังให้ โดยให้เรียบร้อยภายใน 24 ชั่วโมง ที่สำคัญห้ามเคารพบูชาที่หลุมศพเด็ดขาด 5) พิธี
ทำกุรบ่าน เป็นพิธีกรรมการเชือดสัตว์เพื่อพลีทาน เนื่องในช่วงเฉลิมฉลองของทุกๆ ปี พิธีกรรมนี้สืบทอด
ปฏิบัติมาตั้งแต่สมัย นบ ีอิบรอฮิม ไม่บังคับให้มุสลิมทุกคนทำ แต่มุสลิมทุกคนควรทำ เนื่องจากว่า การทำ
กุรบานจะได้ผลบุญตอบแทนมากมายยอดเยี่ยม และ 6) ประเพณีการแต่งกาย อิสลามกำหนดไว้อย่าง
รัดกุม คือ ห้ามชายแต่งเป็นหญิง ต้องปกปิดร่างกายตั้งแต่สะดือจนถึงหัวเข่า ห้ามหญิงแต่งเป็นชาย ต้อง
ปกปิดร่างการทั้งหมดรวมถึงคลุมศีรษะ เปิดเผยได้เฉพาะใบหน้าและมือเท่านั้น ห้ามใส่ผ้าไหม ห้ามใส่
ทองคำ 
 

5. สรุปท้ายบท 
 จากการเปรียบเทียบในหัวข้อพิธีกรรม พบว่า ทั้ง 4 ศาสนา มีพิธีกรรมเป็นเครื่องมือเพ่ือให้ศาสนิก
ชนร่วมกันปฏิบัติกิจกรรมทางศาสนา ก่อให้เกิดความรักใคร่ ปรองดอง สามัคคี เกิดผลสำเร็จร่วมกันในหมู่
คณะ ช่วยสร้างความเจริญรุ่งเรืองและเป็นสิริมงคลแก่ชีวิตตามความในศาสนาที่ตนนับถือ แต่ละศาสนามี
พิธีกรรมเป็นแนวทางปฏิบัติเพื่อให้เกิดผลสำเร็จตามระเบียบแบบแผน เป็นเครื่องช่วยเสริมสร้างคุณค่าใน
ตัวบุคคลด้านความประพฤติทางกายและวาจา เช่น มีความเป็นระเบียบเรียบร้อย มีความพร้อมเพรียงและ
เป็นบันไดนำไปสู่ขั้นที่สูงขึ้น คือ ด้านจิตใจ 
 พิธีกรรมของศาสนาต่างๆ อาจแตกต่างกันไปตามกฎข้อบังคับของแต่ละนิกายในศาสนานั้นๆ 
กล่าวคือ พิธีกรรมของศาสนาอิสลามหรือพิธีกรรมของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู เป็นพิธีกรรมที่มีกฎที่บังคับ
ชัดเจนเป็นรูปธรรมตามกฎบัญญัติแห่งศาสนา เช่น พิธีแต่งงาน ศาสนาอิสลามมีบทบัญญัติว่า ต้องเป็นค ู่



161 
 

สมรสที่เป็นชายแท้ หญิงแท้ คู่สมรสต่างศาสนาต้องกล่าวคำปฏิญาณตัวเข้าเป็นมุสลิมก่อน ศาสนา
พราหมณ-์ฮินดูมีข้อบังคับว่า วรรณะท่ีต่างกันจะแต่งงานกันไม่ได้โดยเด็ดขาด ศาสนาคริสต์บัญญัติว่า การ
แต่งงานเป็นความสัมพันธ์ตามกฎของพระเจ้า จะหย่าร้างกันไม่ได้เด็ดขาด ส่วนศาสนาพุทธ ไม่มีข้อบังคับ 
ขึ้นกับความสมัครใจของบุคคล  
 อาจแตกต่างกันไปตามรูปแบบการศรัทธา เช่น พิธีที่ประกอบขึ้นตามศรัทธาเพ่ือความดีงามเฉพาะ
ตนในพระพุทธศาสนา ได้แก่ การบวช การรักษาศีลและการแสดงตนเป็นพุทธมามกะ พิธีศีลบวชสำหรับผู้
ปวารณาตัวเข้าเป็นบาทหลวงของศาสนาคริสต์ พิธีกรรมการเชือดสัตว์เพื่อพลีทานของอิสลาม ซึ่งไม่บังคับ
ให้ทำขึ้น อยู่กับความพร้อมของแต่ละบุคคลหรือพิธีบวชพรามหณ์ของศาสนาฮินดู เป็นต้น 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



162 
 

 
 
 
 

 
 

 
ศาสนาครสิต์ 

ความเช่ือหรือศรัทธา  

หมายถึงการถวายตัวหรือทุกสว่นของมนุษยใ์ห้กับพระเจ้า 

การกลับใจ หมายถึงการหันหน้าเข้าหาพระเจ้า  

เป็นการเปลี่ยนความรูส้กึนึกคิดใหม ่ 

หันมาสร้างความสัมพันธ์กับพระเจ้า 
 
 
 
 
 

 



163 
 

บทที่ 6 
เปรียบเทียบศาสนสถานและสัญลักษณ์ 

 
 ศาสนสถานเป็นสถาปัตยกรรมที่เกิดจากแรงศรัทธาของประชาชนผู้นับถือในศาสนา สร้างไว้เพื่อ
ประกอบพิธีกรรมทางศาสนา มีความสำคัญในฐานะเป็นที ่ยึดเหนี ่ยวทางด้านจิตใจ นอกจากนี้ยังมี
ความสำคัญในแง่เป็นสิ่งแสดงถึงประวัติศาสตร์ บริบทความเชื่อของคนในช่วงเวลาของการสร้างศาสน
สถานนั้นด้วย ส่วนสัญลักษณ์ก็มีเพ่ือสื่อความหมายให้รับรู้ร่วมกันในสังคม เป็นสื่อความหมายที่แสดงความ
เป็นนัยหรือเงื่อนความคิดที่แฝงไว้ในรูปภาพ ใช้แสดงแทนภาษาพูดให้เป็นสื่อกลางที่จะถ่ายทอดข่าวสาร
แก่ผู ้คน ซึ่งอาจจะเข้าใจหรือไม่เข้าใจภาษา แต่ผู ้ใช้จะเข้าใจความหมายของสัญลักษณ์ถ้าได้พบเห็น 
สัญลักษณ์ของศาสนาสื่อความหมายถึงอัตลักษณ์ที่เป็นสากล ให้ผู้คนที่เห็นรู้ได้ว่าคืออะไร ดังนั้น ศาสน
สถานและสัญลักษณ์จึงมีความสำคัญอย่างมากในศาสนานั้นๆ  
 ในบทที่ 6 จะได้ศึกษาเปรียบเทียบในหัวข้อเรื่องศาสนาสถานและสัญลักษณ์ของทั้ง 4 ศาสนา ว่า
มีลักษณะและความสำคัญอย่างไรบ้าง ซึ่งมีรายละเอียดดังต่อไปนี้ 
 

1. ศาสนสถานและสัญลักษณ์ของพระพุทธศาสนา 
 ศาสนสถานและสัญลักษณ์ของพระพุทธศาสนา มีมาตั้งแต่สมัยที่พระพุทธเจ้ายังทรงพระชนม์อยู่ 
ศาสนสถานเป็นสถานที่ที่พระพุทธเจ้า พระอรหันตสาวกประทับและแสดงพระธรรมเทศนาแก่ประชาชน 
ส่วนสัญลักษณ์ที่เรียกว่า ธรรมจักร ก็เป็นสิ่งที่บ่งบอกถึงการเริ ่มประกาศพระสัทธรรมของพระองค์ 
หมายถึง วงล้อแห่งธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงหมุน คือ ธรรมะที่ทรงประกาศ ได้แก่ ความดีงามและความ
ร่มเย็นเป็นสุข ดินแดนที่วงล้อแห่งธรรมนั้นหมุนไปถึงจะกลายเป็นดินแดนแห่งธรรม มีรายละเอียดดังนี้ 
 ศาสนสถานของพระพุทธศาสนา 
 พระพุทธศาสนามีศาสนสถานอยู่ 2 ลักษณะ ได้แก่ ศาสนสถานสำคัญและศาสนสถานทั่วไป ดังนี้ 
 1. ศาสนสถานส าคัญ  
 สถานที่สำคัญลักษณะแรกนี้ พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ในพระสุตตันปิฎก ทีฆนิกาย มหาวรรคว่า 
สังเวชนียสถาน เป็นสถานที่ท่ีภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกา ผู้มีจิตศรัทธาทั่วไปควรจะได้ดู ควรจะได้เห็น 
ควรจะเกิดสังเวช เมื่อจาริกไปสักการะยังเจดียสถานทั้ง 4 แห่งนี้  ถ้ามีจิตเลื่อมใสแล้วทำกาลกิริยาไป (ไม่
หลงตายหรือระลึกถึงความดี) ชนเหล่านั ้นทั ้งหมดหลังจากตายไปแล้วจะเข้าถึงสุคติโลกสวรรค์  
(พระไตรปิฎกและอรรถกถา ฉบับมหามกุฏฯ, 2559 : 185) สังเวชนียสถาน 4 ตำบล ประกอบด้วยสถานที่
สำคัญ ได้แก่ 
  1) ลุมพินีวัน (สถานที่ประสูติของพระพุทธเจ้า) ในสมัยพุทธกาลลุมพินีวันเป็นสาธารณะ
ตั้งอยู่ระหว่างกรุงกบิลพัสดุ์และกรุงเทวทหะ เมื่อพระนางสิริมหามายา ทรงมีพระครรภ์แก่ 10 เดือน ใกล้



164 
 

ถึงกำหนดคลอด ตามธรรมเนียมศาสนาพราหมณ์ในชมพูทวีป ฝ่ายหญิงจะต้องเดินทางไปคลอดบุตรที่บ้าน
บิดามารดา คือ กรุงเทวทหะ แต่พอเดินทางมาถึงลุมพินีสถาน พระนางได้คลอดก่อนจะถึงบ้านเกิด ที่ใต้ต้น
สาละ ในวันเพ็ญขึ้น 15 ค่ำ เดือน 6 ปัจจุบันอยู่ในตำบลรุมมินเด ประเทศเนปาล สมัยก่อนอยู่ในเขต
ปกครองของประเทศอินเดีย แต่หลังสงครามแบ่งปันเขตแดน พ.ศ.2493 ลุมพินีวันจึงตกเป็นเขตของ
ประเทศเนปาล 
  2) พุทธคยา (สถานที่ตรัสรู ้ของพระพุทธเจ้า) ปัจจุบันคือปริมณฑลพระศรีมหาโพธิ ์ 
เมืองคยา รัฐพิหาร ประเทศอินเดีย เป็นสถานที่พระสมณโคดมได้ประทับนั่งที่ใต้โคนต้น ได้ทรงค้นพบ
อริยสัจ 4 อันเป็นหนทางแห่งความดับทุกข์โดยสิ้นเชิงหรือความหลุดพ้นจากวัฏสงสาร ที่เรียกว่า ตรัสรู้ 
เป็นพระอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณหรือความเป็นพระพุทธเจ้า ในวันเพ็ญขึ้น 15 ค่ำ เดือน 6 ปัจจุบันต้น
พระศรีมหาโพธิ์เป็นต้นที่ 4 ซึ่งเซอร์ อเล็กซานเดอร์ คันนิงแฮม นายทหารและนักโบราณคดีชาวอังกฤษได้
นำต้นกล้าของต้นเดมิมาปลูกไว้ ณ สถานที่เดิมเม่ือปี พ.ศ.2423  
  3) สารนาถ (สถานที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงปฐมเทศนา) สังเวชนียสถานแห่งนี้คือป่าอิสิป
ตนมฤคทายวัน แปลว่า เขตป่าอภัยทานแก่สัตว์ ในเขตอุทยานมีสถูปสำคัญ เรียกว่า ธัมเมกขสถูปเจดีย์ 
เป็นสถานที่พระพุทธเจ้าแสดงปฐมเทศนา ชื่อว ่าธรรมจักกัปปวัตนสูตรแก่ปัญจวัคคีย์ ประกอบด้วยโกณ
ฑัญญะ วัปปะ ภัททิยะ มหานามะและอัสสชิ ในวันเพ็ญขึ้น 15 ค่ำ เดือน 3 ในสมัยพุทธกาลชื่อว่าเมือง
พาราณสี เคยเป็นเมืองหลวงของแคว้นกาสี ปัจจุบันตั้งอยู่ในเมืองบานารัส  (พาราณสี) รัฐอุตตรประเทศ 
ประเทศอินเดีย  
  4) สาลวโนทยาน (สถานที่พระพุทธเจ้าเสด็จปรินิพพาน) คำว่า สาลวโนทยานใน
พระไตรปิฎก เรียกว่า สาลวัน หมายถึง สถานที่ที่มีต้นสาละ ในสมัยพุทธกาลเป็นเมืองเอกหนึ่งในสองของ
แคว้นมัลละ อยู่ตรงข้ามฝั่งแม่น้ำคู่กับเมืองปาวา ในสาลวโนทยานมีสถูปใหญ่ เรียกว่า มหาปรินิพพานสถูป 
อันเป็นสถานที่พระพุทธเจ้าเสด็จปรินิพพาน ในวันเพ็ญข้ึน 15 ค่ำ เดือน 6 ณ ที่ใกล้กันมีสถูปหนึ่ง เรียกว่า 
มกุฏพันธนเจดีย์ ซึ่งเป็นสถานที่จุดถวายพระเพลิงพระพุทธสรีระของพระพุทธเจ้า ปัจจุบันคือกุสินารา 
ตั้งอยู่ในอำเภอกุสินคร จังหวัดเทวริยา รัฐอุตตรประเทศ ประเทศอินเดีย (วัดเทพศิรินทราวาส, 2559 : 
34-105) 
 2. ศาสนสถานทั่วไป  
 สถานที่ลักษณะทั่วไปนี้ ประกอบด้วย 1) วัด อาวาสหรืออาราม เป็นที่อยู่ของพระภิกษุสามเณร
และแม่ชีอยู่จำพรรษา ศึกษาพระธรรม ปฏิบัติธรรม เป็นสถานที่ซ่ึงชาวพุทธใช้ประกอบศาสนกิจต่างๆ ตาม
หลักคำสอนของพระพุทธเจ้า เช่น การทำวัตรเช้า-เย็น การสวดพุทธมนต์ การฝึกสมาธิ การเวียนเทียน 
เป็นต้น 2) พุทธวิหารต่างๆ คืออาคารที่ประดิษฐานพระพุทธรูป ถือว่าเป็นสถานที่ประทับจำลองของ
พระพุทธเจ้า และ 3) โบราณสถานต่างๆ ที่เกี ่ยวโยงกับพระพุทธศาสนา เช่น โบราณสถานในอุทยาน
ประวัติศาสตร์สุโขทัย โบราณสถานในอุทยานประวัติศาสตร์ศรีสัชนาลัย ฯลฯ 
 
 



165 
 

 สัญลักษณ์ของพระพุทธศาสนา 
 สัญลักษณ์ของพระพุทธศาสนามีมากมายหลายอย่าง แต่ย่นย่อลงแล้วเหลื อ 2 ลักษณะ คือ 
สัญลักษณ์โดยตรงและสัญลักษณ์โดยอ้อม มีรายละเอียดดังนี้ 
 1. สัญลักษณ์โดยตรง คือ พระพุทธรูป  
 

 
ภาพที่ 1 พระพุทธรูปปางภูมิสัมผัส 

ที่มา: ห้องสมุดศาสตราจารย์ หม่อมเจ้า สุภัทรดิศ ดิศกุล, ม.ป.ป. 
 

 พระพุทธรูปที่สร้างขึ้นในอิริยาบถต่างๆ ถือเป็นตัวแทนเพื่อให้ชาวพุทธ ได้ระลึกถึงพระคุณต่างๆ 
ของพระพุทธองค์ คือ พระปัญญาคุณ พระบริสุทธิคุณและพระกรุณาคุณ พระพุทธรูปจึงถือว่าเป็นสิ่งแทน
คล้ายอนุสาวรีย์ ที่ทำให้ผู้พบเห็นน้อมจิตใจให้ระลึกถึงพระพุทธองค์ (สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระ
ยาดำรงราชานุภาพ, 2564 : 15) การนำอิฐ ปูน ดินทรายหรือโลหะ มาสร้างเป็นพระพุทธรูปไม่ได้ขัดกับ
หลักคำสอนอย่างที่ใครหลายคนเข้าใจกัน เพราะพระพุทธรูปจัดเป็นพุทธเจดีย์ข้อ 1 ใน 4 ข้อ (สิ่งที่เตือนใจ
ให้ระลึกถึง) ตามหลักคำสอนของพระพุทธศาสนา เรียกว่า อุทเทสิกเจดีย์ หมายถึง เจดีย์ที่สร้างอุทิศ
พระพุทธเจ้า ได้แก่ พระพุทธรูป นั่นเอง (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2565 : 115) แต่
พระพุทธศาสนาก็มีการเตือนสติ สอนไม่ให้ไปยึดติดเพียงแค่การเคารพบูชาและขอพรพระพุทธรูปเพียง
เท่านั้น แต่สอนให้ประพฤติปฏิบัติตามธรรมะของพระพุทธองค์ด้วย จึงจะชื่อว่าอยู่ใกล้พระพุทธองค์ เพราะ
บุคคลที่ติดเพียงแค่วัตถุ ย่อมไม่ชื่อว่าอยู่ใกล้ชิดพระพุทธเจ้าอย่างแท้จริง 
 2. สัญลักษณ์โดยอ้อม แบ่งออกได้หลายประการ คือ 
  1) รอยพระพุทธบาท ในสมัยที่ยังไม่มีการสร้างพระพุทธรูป ได้มีการสร้างรอยเท้า (พระ
บาท) ขึ้นเป็นสิ่งแทนพระพุทธเจ้า เพื่อเป็นที่เคารพบูชาอย่างสูง พระบาทย่อมแทนทั้งองค์พระพุทธเจ้า 
และร่องรอยแห่งความดีที่พระพุทธเจ้าทรงประทับไว้ให้เป็นแบบอย่าง เหตุที่เป็นสัญลักษณ์เพราะเป็นสิ่งที่
ให้บุคคลน้อมระลึกถึงพระคุณต่างๆ ของพระพุทธเจ้า ซึ่งผู้สักการบูชาจะได้เจริญรอยตามอย่าง ที่เรียกว่า 
เจริญรอยตามพระยุคลบาท 
 



166 
 

  2) ตราธรรมจักร  

 
ภาพที่ 2 ตราธรรมจักร 

ที่มา: www.google.com สืบค้นเมื่อ 11 กรกฎาคม 2566 
 

 ธรรมจักร หมายถึง วงล้อคือพระธรรม ซึ่งเป็นสัญลักษณ์แห่งวงล้อคือพระธรรมเทศนาสั่งสอน
เมื่อใด เมื่อนั้นสันติก็เริ ่มทอแสงขึ้นในโลก ในประเทศไทยนิยมใช้ตราธรรมจักรเป็นเครื่องหมายทาง
พระพุทธศาสนา มีการยกธงธรรมจักรขึ้นในวันสำคัญ เช่น วันมาฆบูชา วันวิสาขบูชาและวันอาสาฬหบูชา 
  3) ใบต้นโพธิ์ เหตุที่ใช้ไม้โพธิ์เป็นสัญลักษณ์ เพราะไม้โพธิ์เป็นต้นไม้ที่พระพุทธเจ้าทรง
อาศัยร่มเงาในระหว่างเวลาที่ทรงบำเพ็ญเพียร และตรัสรู้พระอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณ แท้จริงต้นไม้นี้ชื่อ
ว่า อัสสัตถพฤกษ์ แต่เพ่ือให้เป็นที่ระลึกถึงการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า จึงได้ชื่อว่า โพธิ แปลว่า ตรัสรู้ 
  4) ธงฉัพพัณณรังสี เป็นสัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนาที่ประเทศศรีลังกาคิดขึ้น เริ่มใช้
ธงนี้เมื่อปี พ.ศ.2493 สัญลักษณ์นี้จะพบได้ในประเทศต่างๆ ทั่วโลกที่นับถือพระพุทธศาสนา ธงฉัพพัณณ
รังสีจะติดหรือปักอยู่หน้าบ้านหรือในสถานที่ต่างๆ ทั่วไป แต่สำหรับชาวพุทธส่วนใหญ่ในประเทศไทยพอใจ
ใช้ธงรูปธรรมจักรมากกว่า 
 ธงฉัพพัณณรังส ี(รัสมี 6 สี) แสดงถึงความที่พุทธศาสนิกชนยกย่องพระพุทธเจ้าว่าเป็นผู้ประทาน
ความสว่างทั้ง 6 ทิศ ไม่ว่าจะเสด็จไปในที่ไหนก็ทำปัญญาจักษุ (ดวงตาคือปัญญาของมหาชนให้สว่าง) ไม่
ตกเป็นทาสของความหลงผิดต่างๆ (สุชีพ ปุญญานุภาพ, 2534 : 302-306) 
 สรุป ศาสนสถานของพระพุทธศาสนาแบ่งออกเป็น 2 ชั้น คือ ชั้นแรกเรียกว่า สังเวชนียสถาน มี
อ้างไว้ในพระไตรปิฎกว่า เป็นสถานที่ให้เกิดความสังเวช ผู้มีจิตศรัทธาควรจะได้ดูได้เห็น หากได้พบเห็น
แล้วถ้ามีจิตเลื ่อมใสและระลึกถึงความดีที ่ตนเองทำไว้ หลังจากตายไปแล้วจะเข้าโลกแห่งสวรรค์  
ประกอบด้วย 1) สถานที ่ประสูติของพระพุทธเจ้า 2) สถานที ่ตรัสรู ้ของพระพ ุทธเจ้า 3) สถานที ่
พระพุทธเจ้าเทศนาครั้งแรก และ 4) สถานที่พระพุทธเจ้าเสด็จดับขันธปรินิพพาน ส่วนศาสนสถานชั้นรอง 
ได้แก่ 1) วัดหรืออาราม เป็นสถานที่พระภิกษุอยู่จำพรรษาและเป็นสถานที่ซึ่งชาวพุทธใช้ประกอบศาสนกิจ
ต่างๆ ตามหลักคำสอนของพระพุทธเจ้า 2) พุทธวิหาร เป็นสถานที่ประดิษฐานพระพุทธรูป และ 3) 
โบราณสถานที่เกี่ยวโยงกับพระพุทธศาสนา 
 สัญลักษณ์ของพระพุทธศาสนามีมากมาย เมื่อย่นย่อลงแล้วมี 2 ลักษณะ คือ สัญลักษณ์โดยตรง 
ได้แก่ พระพุทธรูป เรียกว่า อุทเทสิกเจดีย์ หมายถึงเจดีย์ที่สร้างอุทิศพระพุทธเจ้า พระพุทธรูปสร้างขึ้น
เพื่อให้ชาวพุทธได้ระลึกถึงพระปัญญาคุณ พระบริสุทธิคุณและพระกรุณาคุณของพระพุทธเจ้า แต่ไม่ได้



167 
 

สร้างมาเพ่ือให้ชาวพุทธยึดติดเพียงแค่การบูชาขอพรอย่างที่หลายคนเข้าใจ ท่านสร้างเพื่อให้ผู้พบเห็นน้อม
จิตใจระลึกถึงพระพุทธเจ้า ปฏิบัติตามคำสอนของพระองค์เท่านั้น ผู้ปฏิบัติได้ย่อมชื่อว่าผู้อยู่ใกล้พระพุทธ
องค์ ส่วนสัญลักษณ์โดยอ้อม ได้แก่ รอยพระพุทธบาท ตราธรรมจักร (ชาวพุทธไทยนิยมใช้) ใบต้นโพธิ์และ
ธงฉัพพัณณรังสี (ชาวพุทธทั่วโลกใช้) ถือได้ว่าเป็นธงพระพุทธศาสนาสากล 
 

2. ศาสนสถานและสัญลักษณ์ของศาสนาพราหมณ-์ฮินด ู
 ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู เป็นศาสนาที่เน้นการประกอบพิธีกรรมเป็นหลัก ซึ่งแต่ละนิกายก็มีการ
สร้างสถาปัตยกรรมที่แตกต่างกันออกไปตามท้องที่ ตามความเชื่อต่อเทพเจ้าที่ตนนับถือ ที่สำคัญศาสน
สถานยังเป็นที่ประดิษฐานเทวรูปหรือเทพเจ้าที่ผู้สร้างศาสนสถานในท้องที่นั้นนับถือ แต่ในทุกนิกายใช้
สัญลักษณท์างศาสนาเป็นอย่างเดียวกันหมด ซึ่งเป็นเครื่องบ่งบอกว่าเป็นชาวพรามหณ์-ฮินดู ดังนี้ 
 ศาสนสถานของศาสนาพรามหณ์-ฮินดู 
 โบสถ์พราหมณ์ คือศาสนสถานของพราหมณ์-ฮินดู โบสถ์พราหมณ์เรียกแตกต่างกันไปตามภาษา
และภูมิภาค คือ ภาษาสันสกฤต ภาษาเนปาล ภาษาปัญจาบ ภาษามราฐี ภาษาคุชราต ภาษาเบงกอลและ
ภาษาฮินดี เรียกว่า มนเทียร ภาษากันนาดา เรียกว่า เทวสถาน ภาษาเตลูกู เรียกว่า เทวาลัย หรือ เทว 
สถาน ภาษาทมิฬ เรียกว่า โกยิล ภาษาบาหลี เรียกว่า ปูรา ในภาษาไทยได้นิยามความหมายว่า เทวสถาน 
 โบสถ์พราหมณ์ ถือว่าเป็นที่ประทับของเทพเจ้าหรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ตามความเชื่อของพราหมณ์-ฮินดู 
โบสถ์พราหมณ์สร้างขึ้นเพื่อนำมนุษย์กับเทพเจ้าเข้าหากัน ผ่านทางสัญลักษณ์ที่แสดงออกถึงแนวคิดและ
ความเชื่อ สัญลักษณ์และโครงสร้างของโบสถ์พราหมณ์ มีรากฐานในความเชื่อแบบพระเวท ประกอบการ
ใช้วงกลมและสี่เหลี่ยมจัตุรัส โบสถ์พราหมณ์แต่ละแห่งจะนำเอาองค์ประกอบทั้งปวงของจักรวาลวิทยา
ฮินดูเข้าด้วยกัน แสดงให้เห็นถึงสวรรค์ (พระเจ้า) มนุษย์และความชั่วร้าย รวมถึงแนวคิดของเวลาและชีวิต
ผ่านธรรมะ กามะ อรรถะ โมกษะและกรรมะ (George Michell, 1977 : 61-76) 
 โบสถ์พราหมณ์จะมีลักษณะรูปแบบที่หลากหลายตามความเชื่อและกรรมวิธีก่อสร้างที่แตกต่างกัน
ไปตามภูมิภาค ชุมชน วัฒนธรรม ความเชื่อ ลัทธิและเทพเจ้าเฉพาะองค์ สามารถพบได้ในเอเชียใต้
โดยเฉพาะประเทศอินเดีย เนปาล ศรีลังกาและประเทศอื่นๆ ที่มีประวัติศาสตร์ของฮินดูหรือมีชาวฮินดู
อาศัยอยู่เป็นชุมชน (Brad Olsen, 2004 : 119) 
 ซึ่งโบสถ์พราหมณ์ที่เก่าแก่ที่สุด คือ มีนาฏจิโกยิล ตั้งอยู่บนฝั่งทิศใต้ของแม่น้ำไวไก (Vaigai River) 
ในเมืองมตุไร รัฐทมิฬนาฑู ประเทศอินเดีย สร้างถวายพระแม่มีนากษี ซึ่งเป็นอวตารปางหนึ่งของพระปารว
ตีและถวายพระสุนทเรศวร อวตารปางหนึ่งของพระศิวะ สวามีของพระองค์ (Vijaya Ramaswamy, 2017 
: 9-10) โบสถ์แห่งนี้เป็นจุดมุ่งหมายหลักในการแสวงบุญตามประเพณีลัทธิ ไศวะ ซึ่งถือพระศิวะเป็นใหญ่ 
แต่ก็มีสิ่งหลายสิ่งเกี่ยวข้องกับลัทธิไวษณพ ซึ่งถือพระวิษณุเป็นใหญ่ ทั้งนี้เพราะถือว่าพระวิษณุเป็นพระ
ภราดาของพระมีนากษี ในโบสถ์ยังมีเทวรูปของเทพองค์อื่น (V.K. Subramanian, 2003 : 95-96) เช่น 
พระลักษมีชายาพระวิษณุ พระกฤษณะทรงขลุ่ย นางรุกมินีชายาพระกฤษณะ พระพรหม พระสรัสวดีชายา



168 
 

พระพรหมและเทพตามคัมภีร์ปุราณะ พร้อมด้วยงานศิลปะเกี่ยวข้องกับวรรณกรรมของพราหมณ์-ฮินดู 
(Diana L. Eck, 2013 : 279) 
 สัญลักษณ์ของศาสนาพรามหณ์-ฮินดู 
 สัญลักษณ์ของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู เขียนโดยอักษรเทวนาครี อ่านว่า โอม ดังภาพด้านล่าง 
 

 
ภาพที่ 3 ตัวโอมหรือสัญลักษณ์ตรีมูรติ 

ที่มา: สมาคม Unicode สืบค้นเมื่อ 11 กรกฎาคม 2566 
 

 คำว่า โอม เป็นสัญลักษณ์ที่มีความหมายในเชิงจิตวิญญาณ เป็นคำที่ศักดิ์สิทธิ์ที ่สุดในศาสนา
พราหมณ-์ฮินดู โอมเป็นเสียงบูชาและเป็นอักขระทางภาษาที่มีเครื่องหมายคล้ายเลข 3 เชื่อมด้วยรูปคล้าย
งู ด้านบนเป็นถ้วยน้ำที่มีหยดน้ำอยู่ด้านบน โอมเป็นสัญลักษณ์ของเทพเจ้าสูงสุดทางศาสนา มีความ
หมายถึงเทพเจ้าสูงสุดหรือตรีมูรติ เสียงโอมมาจากเสียง อะ สระท้ายสุดของพระศิวะ อุ มาจากเสียง
สุดท้ายของคำว่า วิษณุ และ มะ คือสระเสียงสุดท้ายของ พระพรหม รวมกันเข้าเป็นคำว่า โอม พระเจ้า
ทั้ง 3 องค์ก็คือ วัฏจักรชีวิตของโลกที่มีการสร้าง การรักษาและการทำลาย (ชวพงศ์ ชำนิประศาสน์, 2563 
: 79) 
 สรุป ศาสนสถานของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู คือ โบสถ์พราหมณ์หรืออาจเรียกแตกต่างกันไปตาม
ภาษาและภูมิภาค เช่น ประเทศไทยเรียกโบสถ์พราหมณ์ว่า เทวสถาน โบสถ์พราหมณ์คือสถานที่ประทับ
ของเทพเจ้าหรือสิ่งศักดิ์ ตามความเชื่อของศาสนิกชน สร้างขึ้นเพื่อนำมนุษย์กับเทพเจ้าเข้าหากันผ่านทาง
สัญลักษณ์ที่แสดงออกถึงแนวคิดความเชื่อแบบพระเวท ศาสนสถานแต่ละแห่งมีรูปแบบที่หลากหลายตาม
ความเชื่อ ตามภูมิภาคและเทพเจ้าที่ตนนับถือ ซึ่งโบสถ์พรามหณ์ที่เก่าแก่ที่สุด ได้แก่ มีนาฏนิโกยิล ตั้งอยู่ที่
รัฐทมิฬนาฑู ประเทศอินเดีย 
 ส่วนสัญลักษณ์ของศาสนาพรามหณ์-ฮินดู เรียกว่า โอม เขียนด้วยอักษรเทวนาครี โอมเป็น
สัญลักษณ์มีความหมายในเชิงจิตวิญญาณ เป็นคำศักดิ์สิทธิ์ที่สุด เป็นสัญลักษณ์ของเทพเจ้าสูงสุดของ
พราหมณ์-ฮินดู มีความหมายถึงเทพเจ้าสูงสุด เรียกว่า ตรีมูรติ หมายถึง เทพเจ้าทั้ง 3 ได้แก่ พระพรหม 
พระศิวะหรือพระอิศวร พระวิษณุหรือพระนารายณ์ เทพเจ้าทั้ง 3 องค์นี้ถือว่าเป็นวัฏจักรชีวิตของโลกท่ีมี
การสร้าง การรักษาและการทำลาย 
 
 
 



169 
 

3. ศาสนสถานและสัญลักษณ์ของศาสนาคริสต์ 
 ศาสนาสถานของศาสนาคริสต์ เป็นสถานที่สำหรับประกอบพิธีกรรมทางศาสนา เป็นพื้นที่เพื่อ
แสดงออกถึงความเคารพศรัทธา เพื ่อเข้ามาสักการะ เพื ่อพบปะของผู ้ที ่มีแรงศรัทธา เพื ่อสวดมนต์
สรรเสริญต่อพระคริสต์และพระเจ้า อีกทั้งยังเป็นพื้นที่เพื่อการในสอนศาสนาด้วย ซึ่งมีรายละเอียด
ดังต่อไปนี้ 
 ศาสนสถานของศาสนาคริสต์ 
 ปูชนียสถานสำคัญที่เกี่ยวข้องกับพระเยซูคริสต์ สถานที่ก่อกำเนิดของศาสนาและโบสถ์ศักดิ์สิทธิ์
ต่างๆ เป็นสถานที่ประกาศเผยแผ่พระธรรม เป็นสถานที่จัดพิธีกรรมทางศาสนาของชาวคริสต์ มีอยู่หลาย
สถานที่ ดังนี้ 
 1. ปูชนียสถานศักดิ์สิทธิ์ที่เกี่ยวพันกับคริสต์ศาสนา ได้แก่ 1) ภูเขาซีนาย คือสถานที่ที่พระเจ้า
ประทานพระบัญญัติ 10 ประการแก่โมเสส 2) เยรูซาเล็ม คือสถานที่ตั ้งพระวิหารศักดิ์สิทธิ์ของชาว
อิสราเอล ซ่ึงชาวคริสต์ถือว่าเป็นนครศักดิ์สิทธิ์ 3) เบธเลเฮ็ม คือเมืองศักดิ์สิทธิ์เป็นสถานที่พระเยซูประสูติ 
4) นาซาเร็ธ คือบ้านในวัยเด็กของพระเยซู เป็นสถานที่ที่พระองค์ทรงเริ่มเผยแผ่ศาสนา ซึ่งปัจจุบันเป็น
สถานที่แสวงบุญของชาวคริสต์ มีความสำคัญทางวัฒนธรรมและคริสต์ศาสนา (Expedia Team, 2018 : 
22/08/2566) และ 5) เนินเขากัลวารีโอ หรือภูเขามะกอก (Mount of Olives) ใกล้กำแพงเขตเมืองเก่า
กรุงเยรูซาเล็ม คือสถานที่พระเยซูถูกตรึงบนไม้กางเขน (กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม, 2554 : 98) 
 2. มหาวิหารศักดิ์สิทธิ์แห่งกรุงโรม คือศาสนสถานของนิกายโรมันคาทอลิก ได้แก่ 1) อัครมหา
วิหารนักบุญยอห์น ลาเตรัน เป็นมหาวิหารเอกในกรุงโรม เป็นอาสนวิหารประจำตำแหน่งมุขนายกแห่งกรุง
โรม นับเป็นมหาวิหารที่เก่าแก่ที่สุด มีตำแหน่งสูงสุดในบรรดามหาวิหารเอกทั้งสี่แห่งกรุงโรม มีสถานะเป็น
โบสถ์แม่ของโบสถ์ทั้งปวงในคริสตจักรโรมันคาทอลิก 2) มหาวิหารนักบุญเปโตรหรือมหาวิหารวาติกัน 
สร้างบนหลุมศพนักบุญเปโตร ผู้เป็นพระสันตะปาปาพระองค์แรก 3) มหาวิหารซันตามาเรียมัจโจเร เป็น
โบสถ์ที่ใหญ่ที่สุดในกรุงโรม สร้างขึ้นเพื่ออุทิศแด่พระนางมารีย์พรหมจารี  และ 4) มหาวิหารนักบุญเปาโล 
นอกกำแพง สร้างบนหลุมศพนักบุญเปาโลอัครทูต (วิกิพีเดีย สารานุกรมเสรี, 2560 : 10/07/2566) 
 3. โบสถห์รือคริสตจักร คือสถานศักดิ์สิทธิ์สำหรับประกอบพิธีกรรม เพ่ือประโยชน์ของชาวคริสต์ 
การสร้างโบสถ์จะต้องได้รับอนุญาตจากบิช็อปที่ปกครองเขตพื้นที่นั้นๆ อย่างเป็นทางการก่อน เมื่อสร้าง
โบสถ์เสร็จ จะต้องมีการเสกและให้ชื ่อสำหรับโบสถ์นั้นๆ แต่เดิมในยุคเริ ่มแรกชาวคริสต์ไปประกอบ
พิธีกรรมทางศาสนากันตามบ้านเรือนของชาวคริสต์ด้วยกันเอง  
 ชาวคาทอลิกในไทยนิยมเรียกโบสถ์ว่า วัด มีรูปแบบสถาปัตยกรรมส่วนใหญ่แบบยุโรป เพราะ
มิชชันนารีเป็นชาวยุโรป สำหรับนิกายโปรเตสแตนท์จะเรียกโบสถ์ว่า คริสตจักร มีลักษณะสถาปัตยกรรม
การออกแบบให้เห็นความเรียบง่าย ไม่เน้นรูปเคารพหรือรูปปั้น มักจะมีไม้กางเขนเรียบๆ ประดับเพ่ือแสดง
ถึงสถานท่ีทางศาสนา 
 4. วัดน้อย เป็นสถานที่กำหนดไว้สำหรับประกอบพิธีกรรม เพื่อประโยชน์ของกลุ่มบุคคลใดกลุ่ม
บุคคลหนึ่งหรือบางคนเท่านั้น ไม่ใช้เพื่อการอื่นนอกจากประกอบพิธีกรรม บิช็อปแต่ละองค์สามารถมีวัด



170 
 

น้อยเป็นของตนเองได้ แต่ถ้าจะให้วัดน้อยนี้เป็นประโยชน์สำหรับชาวคริสต์อ่ืนด้วย ก็ต้องได้รับอนุญาตจาก
บิช็อปผู้ปกครองก่อน เช่น วัดน้อยในโรงพยาบาล 
 5. โบสถ์ประจ าสถาบัน หรือวัดเล็ก เป็นโบสถ์ประจำโรงเรียน มหาวิทยาลัย โบสถ์ประจำบ้าน
นักบวชต่างๆ และอื่นๆ เป็นสถานที่มีลักษณะย่อยลงมาอีก สำหรับประกอบพิธีกรรมเพื่อประโยชน์ของ
กลุ่มชาวคริสต์บางกลุ่ม ชาวคริสต์คนอื่นๆ สามารถเข้าร่วมพิธีกรรมในโบสถ์ประจำสถาบันได้ ถ้าผู้ดูแลของ
สถาบันนั้นยินยอม มีลักษณะใกล้เคียงกับวัดน้อย (กรมการศาสนา, ม.ป.ป. : 10/07/2566) 
 สัญลักษณ์ของศาสนาคริสต์ 
 สัญลักษณ์ที่ชาวคริสต์ทุกนิกายใช้เพื่อเป็นเครื่องหมายบ่งบอกถึงความเป็นคริสต์ศาสนิกชน 
เรียกว่า ไม้กางเขน ดังภาพด้านล่าง 
 

 
ภาพที่ 4 ไม้กางเขน 

ที่มา: Boris23 สืบค้นเมื่อ 11  กรกฎาคม 2566 
 

 ไม้กางเขน เป็นสัญลักษณ์ของศาสนาคริสต์ทุกนิกาย ชาวคริสต์ถือว่าไม้กางเขนเป็นสัญลักษณ์
แห่งการเสียสละที่ยิ่งใหญ่ สัญลักษณ์แห่งความรักความเมตตาของพระเจ้า ที่พระองค์ทรงมีต่อมนุษย์ทุก
คน และทุกเชื้อชาติ ดังที่พระเยซูเคยตรัสไว้ว่า “คนที่ไม่ได้แบกไม้กางเขนของตัวเองตามเรามา ก็เป็นศิษย์
ของเราไม่ได้” (ลูกา 14 : 1656) คำว่า การแบกไม้กางเขน หมายถึง การแสดงออกถึงความจงรักภักดีต่อ
พระคริสต์อย่างต่อเนื่อง พร้อมกับการตายต่อตัวเองตลอดเวลาคือตัวเองต้องปฏิเสธ ต้องปล่อยวาง ต้องไม่
ยินยอมให้ตัวเองมาเป็นผู้มีอำนาจเหนือตัวเอง ไม่มีอำนาจครอบครองเหนือพฤติกรรมตัวเอง (อัครสังฆ
มณฑลกรุงเทพมหานคร, 2555 : 11/07/2566) 
 ถึงแม้ว ่า ไม้กางเขน จะมีความหมายถึงความตาย ความอับอาย ความเจ็บปวด ความน่า
สยดสยอง แต่ความน่าสยดสยองที่พระเยซูได้รับหรือถูกตรึงบนไม้กางเขนที่ไม่ใช่ความผิดของพระองค์นั้น 
ชาวคริสต์เชื่อว่า พระเยซูได้รับบาปแทนมนุษย์ทุกคน พระองค์ทรงปลดปล่อยทุกคนที่เชื่อในพระองค์ให้
เป็นอิสระจากการพิพากษาของพระเจ้าไปตลอดกาล การตายบนไม้กางเขนที่น่าสยดสยองจึงกลายเป็น
สัญลักษณ์แห่งความรักของพระเจ้าต่อมวลมนุษย์ทุกคน (มานาประจำวัน, ม.ป.ป. : 22/08/2566) 
 สรุป ศาสนาคริสต์มีศาสนสถานเกี่ยวกับตัวบุคคลและเก่ียวกับส่วนรวม ประกอบด้วย  



171 
 

1) ปูชนียสถานศักดิ์สิทธิ์ที่เกี่ยวกันกับพระเยซู ได้แก่ (1) เบธเลเฮ็ม สถานที่ประสูติของพระเยซู 
(2) นาซาเร็ธ สถานที่อาศัยในวัยเด็กและสถานที่เริ่มเผยแผ่หลักคำสอนของพระเยซู (3) เยรูซาเล็ม สถาน
ที่ตั้งพระวิหารศักดิ์สิทธิ์ และ (4) ภูเขามะกอก สถานที่สิ้นพระชนม์ของพระเยซู  

2) มหาวิหารศักดิ์สิทธิ์ทั้ง 4 แห่งในกรุงโรมของนิกายโรมันคาทอลิก ได้แก่ (1) มหาวิหารนักบุญ
ยอห์น ลาเตรัน (2) มหาวิหารนักบุญเปโตร (3) มหาวิหารซันตามาเรียมัจโจเร และ (4) มหาวิหารนับบุญ
เปาโลนอกกำแพง  

3) โบสถ์ หรือคริสตจักร ในท้องที ่ต ่างๆ ซึ ่งชาวคริสต์คาทอลิก เร ียกว่า วัด ชาวคริสต์
โปรเตสแตนต์ เรียกว่า คริสตจักร และ 

4) วัดน้อย วัดเล็กหรือโบสถ์ประจำสถาบัน เช่น โบสถ์ประจำโรงเรียนและมหาวิทยาลัย ฯลฯ 
 สัญลักษณ์อย่างเดียวที่ชาวคริสต์ทุกนิกายใช้เพื่อบ่งบอกถึงความเป็นศาสนาคริสต์ ได้แก่ ไม้
กางเขน ไม้กางเขนเป็นสัญลักษณ์แห่งการเสียสละที่ยิ่งใหญ่ สัญลักษณ์แห่งความรักและความเมตตาของ
พระเจ้าที่ทรงมีต่อมนุษย์ทุกคนทุกเชื้อชาติ แม้ว่าไม้กางเขนจะมีความหมายถึงความตาย ความอับอาย 
ความเจ็บปวด ความน่าสยดสยอง แต่ความน่าสยดสยองที่พระเยซูได้รับหรือถูกตรึงบนไม้กางเขนที่ไม่ใช่
ความผิดของพระองค์นั้น ชาวคริสต์เชื่อว่า พระเยซูได้รับบาปแทนมนุษย์ทุกคน พระองค์ทรงปลดปล่อยทุก
คนที่เชื่อในพระองค์ ให้เป็นอิสระจากการพิพากษาของพระเจ้าไปตลอดกาล การตายบนไม้กางเขนที่น่า
สยดสยอง จึงกลายเป็นสัญลักษณ์แห่งความรักของพระเจ้าต่อมวลมนุษย์ทุกคน 

 

4. ศาสนสถานและสัญลักษณ์ของศาสนาอิสลาม 
 ศาสนสถานของอิสลาม คือ สิ่งก่อสร้างที่สร้างขึ้นเพื่อเป็นสถานที่ปฏิบัติพิธีกรรมทางศาสนา เช่น 
การละหมาด การวิงวอน การปลีกตนเพื่อบำเพ็ญตบะหาความสันโดษ นอกจากนี้  ยังเป็นโรงเรียนสอน
คัมภีร์อัลกุรอานและศาสนา รวมทั้งเป็นสถานที่จัดกิจกรรมต่างๆ ของชุมชน เช่น ชุมนุมพบปะ เฉลิมฉลอง 
ทำบุญเลี้ยง ทำพิธีแต่งงาน เป็นที่พักพิงของผู้สัญจรผู้ไร้ที่พำนัก ส่วนสัญลักษณ์ประจำศาสนาอิสลามนั้นไม่
ปรากฏตามบทบัญญัติ มีเพียงเครื่องหมายที่บ่งบอกว่านี่คืออิสลามเท่านั้น ซึ่งมีรายละเอียดดังต่อไปนี้ 
 ศาสนสถานของศาสนาอิสลาม 
 ศาสนาอิสลาม มีศาสนสถานไว้สำหรับประกอบพิธีกรรมสำคัญต่างๆ เรียกว่า มัสยิด ซึ่งถือว่าเป็น
จุดศูนย์กลางของมุสลิมในท้องที่ต่างๆ ในสมัย นบี มุฮัมมัด ยังมีชีวิตอยู่ มัสยิดถูกใช้เป็นที่ปฏิบัติทาง
ศาสนาเป็นที่ประชุม เป็นที่ให้การศึกษา เป็นที่บริหารประเทศ เป็นที่แต่งงาน เป็นที่ตัดสินคดีความและ
เป็นที่ประกอบกิจสำคัญต่างๆ อีกมากมาย (นิสากร กล้าณรงค์, ม.ป.ป. : 21/08/2566) ดังนั้น สถาบัน
มัสยิดจึงเป็นสถานบันบริหารทั้งด้านอาณาจักรและศาสนจักรพร้อมๆ กัน 
 มุสลิมทุกคนมีหน้าที่สำคัญคือต้องให้การดูแลรักษาทำนุบำรุงมัสยิดอย่างดีที่สุด เพราะถือว่ามัสยิด
เป็นของอัลลอฮ์ เป็นสมบัติส่วนรวม ไม่ใช่ของผู ้ใดผู้หนึ่ง จะถือสิทธิ ์ครอบครองไม่ได้ จะผูกขาดใน
ปฏิบัติการต่างๆ เฉพาะตนหรือตระกูลไม่ได้ ที่สำคัญจะต้องไม่นำพิธีศาสนาอื่นๆ มาปฏิบัติในมัสยิดหรือมี
การภาวนาต่อสิ่งอ่ืนใดร่วมกับอัลลอฮ์ไม่ได้เด็ดขาด 



172 
 

 มัสยิดที่สำคัญทางประวัติศาสตร์มี 3 แห่ง เป็นสถานที่ที่  นบี มุฮัมมัด ได้สั่งให้มุสลิมทุกคนทำนุ
บำรุงรักษาไว้ กำชับให้มุสลิมทุกคนพยายามเดินทางไปทำละหมาด ณ มัสยิดทั้ง 3 นี้ให้ได้ พร้อมทั้งกำชับ
ว่า มุสลิมคนไหนได้เข้าละหมาดจะได้รับกุศลแตกต่างลดหลั่นกันตามลำดับ ดังนี้ 
 1. มัสยิดอัลฮะรอม ตั้งอยู่ที่นครเมกกะ ประเทศซาอุดิอาระเบีย เป็นที่ตั้งของอัลกะฮ์บะฮ์ ซึ่งเป็น
อาคารมีลักษณะเป็นสี่เหลี่ยม ผนังทั้งสี่ด้านคลุมด้วยผ้ากำมะหยี่สีดำ ปักพระนามของอัลลอฮ์และใจความ
ในอัลกุรอานเป็นภาษาอาหรับด้วยดิ้นทอง ทางด้านท่ีมีหินกาบะหรือหินดำจะเปิดผ้าไว้ให้ผู้มาประกอบพิธี
ฮัจญ์และอุมเลาะฮ์ได้สัมผัสหินกาบะ หินกาบะ มีขนาดเส้นผ่าศูนย์กลางราว 8 นิ้ว สูงราว 5 ฟุต มีลวดเงิน
รัดไว้ บนลานกว้างมีที่ยืนของ นบี อิบรอฮิม สถานที่แห่งนี้ในอดีตเคยเป็นสถานที่ประกอบพิธีกรรมของ
ศาสนาต่างๆ กระทั่งถึงยุค นบี มุฮัมมัด จึงได้ถูกทำลายรูปเคารพต่างๆ จนหมดสิ้นไป เหลือไว้เพียงหิน
กาบะ หากมุสลิมคนไหนได้เข้าละหมาดที่มัสยิดอัลฮะรอม จะได้รับกุศล 100,000 เท่า 
 2. มัสยิดอันนะบะวี (มัสยิดของท่านศาสดา) เป็นมัสยิดลำดับที่ 2 สร้างขึ้นโดย นบี มุฮัมมัด ณ 
มะดีนะฮ์ แคว้นฮิญาซ ประเทศซาอุดีอาระเบีย สร้างในปี พ.ศ.1165 หรือ ค.ศ.622 หลังจากท่านมาเมือง
มะดีนะฮ์ เป็นมัสยิดที่ใหญ่เป็นอันดับ 2 เป็นสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ในศาสนาอิสลามอันดับ 2 (เป็นรองเพียง
มัสยิดอัลฮะรอม) (Trofimov, Yaroslav, 2008 : 79) พื้นที่ในการสร้างมัสยิดแห่งนี้เป็นที่ดินของเด็ก
กำพร้าสองคนชื่อซะฮัล (Sahl) กับซุฮัยล์ (Suhayl) ซึ่งเป็นบริเวณท่ีมีต้นอินทผลัมกำลังจะตายและเคยเป็น
ที่ฝังศพมาก่อน เมื่อทั้งสองรู้ว่าท่านศาสดาหวังที่จะซื้อที่ดินเพ่ือสร้างมัสยิด ทั้งคู่จึงไปหาท่านและให้ที่ดินนี้
เป็นของขวัญ แต่ท่านศาสดาก็ได้จ่ายเงินซื้อที่ดินผืนนี้ เพราะทั้งคู่เป็นเด็กกำพร้า หากมุสลิมคนไหนได้เข้า
ละหมาดที่มัสยิดอันนะบะวีจะได้กุศล 1,000 เท่า 
 3. มัสยิดอัลอักศอ เรียกอย่างถูกต้องว่า ญามิอุลอักศอ มีอีกชื่อว่า มัสยิดกิบลี หรือ มุศ็อลลากิบ
ลี เป็นมัสยิดรวมหรือหอละหมาดในย่านเมืองเก่าของเยรูซาเล็ม ตั้งอยู่ใกล้กับสถานที่ทางประวัติศาสตร์
และสถานที่ศักดิ ์สิทธิ ์ต่างๆ ของศาสนายิวและศาสนาคริสต์ โดยเฉพาะในบริเวณพระวิหารในกรุง
เยรูซาเล็ม พื้นที่ทั้งหมดจึงมีความสำคัญทางภูมิศาสตร์สูง เป็นบริเวณที่เกิดความรุนแรงและควบคุมไม่ได้
จากกรณคีวามขัดแย้งระหว่างอิสราเอลกับปาเลสไตน์ (Cambridge University, 2020 : 355) หากมุสลิม
คนไหนได้เข้าละหมาดที่มัสยิดอัลอักศอจะได้กุศล 500 เท่า (กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม, 2554 : 
69-70) 
 เครื่องหมายของศาสนาอิสลาม 
 ศาสนาอิสลามไม่มีสัญลักษณ์ประจำศาสนา เพราะอิสลามเคารพบูชาเฉพาะอัลลอฮ์องค์เดียว
เท่านั้น จึงไม่มีสัญลักษณ์ใดๆ ให้เคารพให้ยึดถือ แต่มีเครื่องหมายบางอย่างที่บ่งบอกว่าเป็นมุสลิม ดังนี้  
 
 
 
 
 



173 
 

 1. เครื่องหมายรูปพระจันทร์ครึ่งเสี้ยวและมีดาวอยู่ด้านข้าง 
 

 
ภาพที่ 5 พระจันทร์ครึ่งเสี้ยวในศาสนาอิสลาม 

ที่มา: Mumbai Sociation สืบค้นเมื่อ 9 กรกฎาคม 2566 
 

 รูปดาวกับจันทร์เสี้ยวนี้ ปรากฏขึ้นเป็นที่ประจักษ์ในช่วงเมื่อปลายคริสต์ศตวรรษที่ 19 เป็นตรา
ประจำของอาณาจักรออตโตมัน (ปัจจุบันคือสาธารณรัฐตุรเกีย) ถูกออกแบบโดยชาวอังกฤษ เหนือตรามี
รูปจันทร์เสี้ยวซ้อนทับอยู่บนดวงอาทิตย์ที่แผ่รัศมีออกมา หมายถึง ความเรืองรองของอาณาจักร ต่อมาใน
ต้นคริสต์ศตวรรษที่ 20 ชาวตุรเกียได้ประดิษฐ์ธงขึ้นใช้ มีพ้ืนเป็นสีแดง ตรงกลางมีรูปดาวห้าแฉกกับจันทร์
เสี้ยวสีขาว ซึ่งเป็นต้นแบบให้ประเทศมุสลิมใช้ประดับในธงของตนในเวลาต่อมา (วสมน สาณะเสน, 2561 
: 21/08/2566) 
 2. เครื่องหมายอักษรวิจิตรเขียนว่า อัลลอฮ์ เป็นภาษาอาหรับ หมายถึง พระผู้เป็นเจ้า  
 

 
ภาพที่ 6 อักษรวิจิตรเขียนว่าอัลลอฮ์ 

ที่มา: www.Google.com สืบค้นเมื่อ 9 กรกฎาคม 2566 
 3. เครื่องหมาย ชะฮาดะฮ ์เป็นบทประกาศความเชื่อในศาสนาอิสลาม ถึงความศรัทธาในพระเจ้า
องค์เดียว และแสดงความยอมรับว่าท่านนบีมุฮัมมัดเป็นศาสนทูต (ร่อซู้ล) ของพระผู้เป็นเจ้า 
 

 
ภาพที่ 7 เครื่องหมายชะฮาดะฮ์ 

ที่มา: Hariadhi สืบค้นเมื่อ 9 กรกฎาคม 2566 
 



174 
 

 อย่างไรก็ตาม ผู้คนส่วนใหญ่หรือแม้แต่มุสลิมบางคนยังเข้าใจว่าเครื่องหมาย 3 อย่างนี้เป็น
สัญลักษณ์ของศาสนาอิสลาม ซึ่งความจริงแล้วเป็นเพียงแค่เครื่องหมายให้รู้ว่านี่คือมุสลิมเท่านั้นเอง (วสมน 
สาณะเสน, 2561 : 21/08/2566) 
 สรุป ศาสนาอิสลามมีศาสนสถานเพื่อเป็นที่จัดกิจกรรมต่างๆ ทางศาสนา เป็นสถานที่ปลีกตน
บำเพ็ญตบะ เป็นโรงเรียนสอนศาสนาและศึกษาอัลกุรอาน เรียกว่า มัสยิด ถือเป็นจุดศูนย์กลางของมุสลิม
ในท้องที่ต่างๆ ถูกใช้เป็นที่ปฏิบัติทางศาสนาร่วมกัน สถานบันมัสยิดจึงเป็นสถานบันที่สูงส่งและศักดิ์สิทธิ์
ของมุสลิม เป็นสมบัติส่วนรวมถือสิทธิ์ครอบครองไม่ได้ มัสยิดที่สำคัญของประวัติศาสตร์ของอิสลามมี 3 
แห่ง ได้แก่ มัสยิดอัลฮะรอม ตั้งอยู่ที่นครเมกกะ ประเทศซาอุดิอาระเบีย มัสยิดอันนะบะวี ต ั้งอยู่นครมะดี
นะฮ์ ประเทศซาอุดิอาระเบียและมัสยิดอัลอักศอ ตั้งอยู่ที่เยรูซาเล็ม ประเทศอิสราเอล ทั้ง 3 แห่งนี้ นบี 
มุฮัมมัด กำชับไว้ว่า มุสลิมคนไหนได้เข้าละหมาดจะได้รับกุศลเป็นอย่างมาก 
 ศาสนาอิสลามไม่มีลักษณ์ประจำศาสนา มีเพียงเครื ่องหมายที่บ่งบอกว่าเป็นมุสลิมเท่านั้น 
ประกอบด้วย 1) เครื ่องหมายรูปพระจันทร์ครึ ่งเสี ้ยวและมีดาวอยู ่ด้านข้าง เดิมเครื ่องหมายนี้ เป็น
สัญลักษณ์ท่ีถูกใช้โดยอาณาจักรออตโตมัน (ตุรเกียในปัจจุบัน) ต่อมีช่วงต้นคริสต์ศตวรรษที่ 20 ชาวตุรเกีย
ได้ประดิษฐ์ไว้ในธงประจำชาติ ซึ่งเป็นต้นแบบให้ประเทศมุสลิมใช้ประดับในธงของตนในเวลาต่อมา 2) 
เครื่องหมายอักษรวิจิตรเขียนเป็นภาษาอาหรับว่า อัลลอฮ ์และ 3) เครื่องหมายชะฮาดะฮ์ เป็นอักษรเขียน
ถึงความศรัทธาในพระเจ้าองค์เดียว แสดงความยอมรับว่าท่านนบีมุฮัมมัดเป็นศาสนทูตของอัลลอฮ์ 
 อย่างไรก็ตาม ไม่เชิงว่าจะไม่มีลักษณ์เลยทีเดียว ซึ่งก็มีนักปราชญ์ทางศาสนาอิสลาม ได้ย้ำว่า 
สัญลักษณ์ท่ีแท้จริงของศาสนาอิสลาม คือ การละหมาด 
 

5. สรุปท้ายบท 
 จากการศึกษาในหัวข้อศาสนสถานและสัญลักษณ์ของศาสนาทั้ง 4 ศาสนา ในประเด็นเรื่องศาสน
สถาน พบว่า ทุกศาสนามีศาสนาสถานอยู่สองลักษณะ คือ ศาสนสถานชั้นแรกคือปูชนียสถานที่สำคัญอัน
เกี่ยวเนื่องกับประวัติความเป็นมาของพระศาสดาในศาสนานั้นๆ ซึ่งประกอบด้วยสถานที่ประสูติ สถานที่
แสดงธรรม สถานที่สิ ้นพระชนม์ หรือสถานที่สำคัญต่างๆ ของพระศาสดา ซึ่งปูชนียสถานเหล่านี้ ทุก
ศาสนาถือว่าเป็นศาสนสถานอันศักดิ์สิทธิ์สูงสุด เป็นสถานที่รำลึกนึกถึงคุณของพระศาสดาของศาสนา 
ส่วนศาสนสถานชั้นหลัง คือสถานที่ที่เหล่าสาวกคนสำคัญของศาสนาได้สร้างขึ้นเพื่อประกอบพิธีกรรม
สำคัญทางศาสนา เช่น เป็นสถานที่ปฏิบัติกิจกรรมทางศาสนาร่วมกัน เป็นสถานที่เพื่อการศึกษาเล่าเรียน
คัมภีร์ของศาสนา เป็นสถานที่แสดงออกถึงความศรัทธา ฯลฯ 
 ส่วนในประเด็นเรื่องสัญลักษณ์ พบว่า ศาสนาพุทธ ศาสนาคริสต์และศาสนาพราหมณ์-ฮินดู มี
สัญลักษณ์ประจำศาสนา ส่วนศาสนาอิสลามไม่มีสัญลักษณ์ที่เป็นรูปธรรม มีเพียงเครื่องหมายที่บ่งบอกว่า
เป็นอิสลามเท่านั้น สัญลักษณ์และเครื่องหมายทางศาสนา มีขึ้นเพื่อสื่อความหมายให้รับรู้ร่วมกันในสังคม  
เป็นสื่อทางรูปภาพที่ใช้แสดงแทนภาษาพูดให้เป็นสื่อกลางการถ่ายทอดสารต่างๆ ทางศาสนาแก่ผู้คน  
แสดงถึงความเป็นอัตลักษณ์แห่งสากลของศาสนานั้นๆ 



175 
 

บทที่ 7 
ศาสนากับสถานการณ์ในปัจจุบัน 

 
 สถานการณ์ในปัจจุบันเกี่ยวกับการนับถือศาสนาของประชากรโลกลดลงอย่างชัดเจน มีจำนวนผู้
ไม่นับถือศาสนามากกว่า 1,200 ล้านคนทั่วโลก ซึ่งเป็นเรื่องวิกฤติทางศรัทธาที่นับวันจะลดน้อยถอยลง
อย่างน่าตกใจ เนื่องจากวิทยาศาสตร์ได้เข้ามาอธิบายหรือพิสูจน์ความสงสัยต่างๆ ได้ดีกว่าศาสนา เพราะใน
บางครั้งศาสนาไม่ได้ตอบโจทย์การแก้ไขปัญหาของชีวิตไปทุกๆ ด้านได้อย่างรวดเร็วตามความต้องการของ
มนุษย์ คำสอนบางประการก็อาจจะขัดกับทัศนคติส่วนตัวของบุคคล รวมทั้งเกิดจากการหมดศรัทธาต่อตัว
ผู้นำของศาสนาเองด้วย บางครั้งศาสนาได้ตีกรอบให้ชีวิตมากเกินไป จึงได้หันไปอาศัยวิทยาศาสตร์ 
เทคโนโลยีและวิทยาการสมัยใหม่ เข้ามาช่วยให้การดำรงชีวิตสะดวกสบายกว่า ซึ่งถือว่าเป็นเรื่องของสิทธิ
เสรีภาพของแต่ละบุคคล การไม่นับถือศาสนาไม่ได้แปลว่าไม่มีคุณธรรมหรือผิดชอบชั่วดี แต่คือการใช้ชีวิต
ที่ไม่ต้องยึดโยงกับหลักศาสนา เพราะสามารถนำคำสอนของศาสนาต่างๆ มาปรับใช้ในชีวิตประจำวันได้
แบบไม่แบ่งแยก ถือว่าการอยู่ในบริบทของสังคมด้วยการเคารพต่อหลักกฎหมาย ไม่สร้างปัญหา เคารพ
สิทธิเสรีภาพ มีความรับผิดชอบต่อสังคมร่วมกับคนอ่ืนก็เพียงพอแล้ว 
 อย่างไรก็ตาม ศาสนาก็ยังคงเป็นประโยชน์และสำคัญต่อมนุษย์เป็นอย่างมาก เพราะศาสนาช่วย
ควบคุมพฤติกรรมทางกายวาจาและใจ เป็นเครื่องยึดเหนี่ยวทางด้านจิตใจอย่างปฏิเสธไม่ได้ ศาสนาช่วยให้
รู้ว่าอะไรถูกอะไรผิด สิ่งไหนควรทำ สิ่งไหนไม่ควรทำ ศาสนาช่วยให้มนุษย์ใช้ชีวิตด้วยสติปัญญาไม่ให้ใช้
ชีวิตด้วยสัญชาตญาณเหมือนสัตว์หรือช่วยให้คนต่างจากสัตว์ ศาสนาช่วยบรรเทาความกลัวต่อธรรมชาติ 
ต่อการเจ็บป่วย ต่อการพลัดพรากหรือการตายได้ ดังนั้น ศาสนาจึงมีความสำคัญและเป็นประโยชน์ต่อ
จิตใจของมนุษย์อย่างไม่มีวันเสื่อมคลาย 
 ในบทที่ 7 จะได้กล่าวถึงความสัมพันธ์ระหว่างศาสนากับมนุษย์และสังคม ศาสนากับธรรมชาติ
และสิ่งแวดล้อม ศาสนากับประเพณีและวัฒนธรรมและศาสนากับวิทยาศาสตร์ โดยจะเปรียบเทียบผ่าน
ความเชื่อในตัวบุคคลหรือศาสนิกชนของศาสนาต่างๆ ดังนี้ 
 

1. ศาสนากับมนุษย์และสงัคม 
 ศาสนาจึงเป็นเรื่องที่เกี่ยวข้องกับชีวิตของมนุษย์ทุกคนโดยตรง ทำให้สังคมมีความสงบสุข เพราะ
ทุกศาสนาล้วนมุ่งสอนให้คนเป็นคนดี ช่วยให้มนุษย์รู้ว่าสิ่งใดผิด สิ่งใดถูก เมื่อเกิดความดีแล้วสังคมก็ย่อม
ปราศจากความเดือดร้อน รวมทั้งยังเป็นแหล่งกำเนิดจริยธรรม ทำให้คนในสังคมประพฤติตามแนวทางที่
ถูกต้อง โดยแยกความสำคัญออกได้ ดังนี้ 
 
 



176 
 

 คุณค่าของศาสนากับมนุษย์  
 ศาสนาให้คุณค่าต่อจิตใจของมนุษย์อันถือว่าสูงกว่าคุณค่าทางวัตถุ กล่าวคือ ศาสนาเป็นที่ยึด
เหนี่ยวจิตใจของมนุษย์ คือ เป็นที่พึ่งทางใจทำให้มนุษย์ไม่รู ้สึกอ้างว้าง ช่วยกระตุ้น ช่วยสร้างกำลังใจ  
ศาสนาเป็นบ่อเกิดแห่งความสามัคคีของหมู่คณะและมวลมนุษยชาติ เป็นบ่อเกิดแห่งการศึกษาทั้งในด้าน
ความรู้ เป็นบ่อเกิดแห่งจริยธรรม ศีลธรรมและคุณธรรม เป็นบ่อเกิดแห่งขนบธรรมเนียมประเพณีอันดีงาม
ทั้งหลาย คำสอนของศาสนาเป็นเครื่องช่วยดับความเร่าร้อนทางจิตใจทำให้สงบเย็น เป็นดวงประทีปส่อง
โลกที่มืดมิดให้สว่าง เป็นสิ่งที่ทำให้มนุษย์ต่างจากสัตว์ เพราะสัตว์ใช้ชีวิตด้วยสัญชาตญาณ (นงเยาว์ ชาญ
ณรงค์, 2553 : 211) 
 ประโยชน์ของศาสนากับมนุษย์  
 การที่มนุษย์ได้นำหลักศาสนามาปฏิบัติในวิถีชีวิตของตนอย่างสม่ำเสมอแล้วนั้น ย่อมก่อให้เกิด
ประโยชน์อย่างไม่มีจำกัดต่อบุคคลนั้นอย่างแน่นอน กล่าวคือ ศาสนาช่วยทำให้คนมีจิตใจสูงและประเสริฐ
กว่าสัตว์ ช่วยทำให้คนมีวินัยในตัวเองสูง ไม่ดีใจเกินเหตุเมื่อประสบอารมณ์น่าพอใจ ไม่เสียใจเกินไปเมื่อ
ต้องเผชิญกับความทุกข์ใจ ช่วยทำให้คนในสังคมอยู่กันได้อย่างสงบสุข ส่งเสริมและสร้างสรรค์ผลงานอันมี
คุณค่าด้านศิลปะวัฒนธรรมแก่สังคม  
 ศาสนาสอนให้คนเป็นอิสระจากการครอบงำของกิเลสตัณหา โดยใช้สติปัญญาเป็นเครื่องชี้นำทาง
ที่ถูกต้อง ช่วยประสานรอยร้าวในสังคมมนุษย์ ทำให้สังคมเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันด้านการทำ การพูดและ
การคิด ทำให้มนุษย์ปกครองตนเองได้ในที่ทุกสถานในกาลทุกเมื่อ ศาสนาสอนให้มนุษย์มีจิตใจสะอาดไม่
กล้าทำลามกทั้งในที่ลับและที่แจ้ง  
 ศาสนาทำให้มนุษย์ผู้ปฏิบัติตามพ้นจากความทุกข์ความเดือดร้อน ช่วยให้มนุษย์ประสบความสงบ
สุขของจิตใจเป็นชั้นๆ จนบรรลุเป้าหมายสูงสุดของชีวิต ศาสนาช่วยให้มนุษย์อยู่ร่วมกันเป็นหมู่คณะ มี
ความสามัคคี ช่วยเหลือเกื้อกูลกัน ช่วยให้มีหลักในการดำเนินชีวิต ให้ชีวิตมีความหมายและความหวัง ช่วย
ให้เกิดเสถียรภาพและความสงบสุขในสังคม (Dhammakaya Open University, 2007 : 16-18) 
 สรุป ศาสนาเป็นเรื่องที่เกี่ยวข้องกับมนุษย์และสังคมโดยตรง เพราะศาสนามุ่งขัดเกลาพฤติกรรม
ของมนุษย์ให้พัฒนาขึ้น เพื่อให้มนุษย์ต่างจากสัตว์ ช่วยให้มนุษย์รู้ผิดชอบชั่วดี เมื่อมนุษย์เกิดความดีแล้ว 
สังคมก็ปราศจากความเดือดร้อน เพราะฉะนั้นศาสนาจึงมุ่งพัฒนาคุณค่าของชีวิตเพื่อความเป็นประโยชน์
ต่อสังคม คุณค่าของชีวิต คือ การดำเนินชีวิตที่ประกอบด้วยจริยธรรม ศีลธรรม คุณธรรม และประโยชน์
ต่อสังคม คือ การดำเนินชีวิตที่ประกอบด้วยการมีระเบียบวินัย รู้จักควบคุมจิตใจ ช่วยเหลือเกื้อกูลกัน มี
ความรักสามัคคีไม่แตกร้าวในสังคม ซึ่งจะนำไปสู่ความมเีสถียรภาพและความสงบสุขในสังคมได้ 
  

2. ศาสนากับธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม 
 ทุกศาสนาต่างก็ให้ความสำคัญกับการอนุรักษ์ธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม คำสอนของศาสนา
พยายามส่งเสริมให้มนุษย์รักษาธรรมชาติ พยายามควบคุมให้มนุษย์หลีกเลี่ยงต่อการทำลายธรรมชาติ 
เพราะต้นต่อของปัญหาการทำลายธรรมชาติมาจากมนุษย์ ซึ ่งการทำลายธรรมชาติเป็นตัวการหลักที่



177 
 

นำไปสู่ภัยพิบัติทางธรรมชาติมากมายที่เป็นอันตรายต่อมนุษย์ ซึ่งมุมมองทางศาสนาต่อธรรมชาติและ
สิ่งแวดล้อม มีดังนี้ 
 1) มุมมองของศาสนาพุทธ  
 พระพุทธศาสนา เป็นศาสนาที่มีความสัมพันธ์กับธรรมชาติเป็นพิเศษ โดยเฉพาะอย่างยิ่งกับการ
ให้ความสำคัญเกี ่ยวกับสิ ่งแวดล้อม พระพุทธเจ้าได้ทรงมุ ่งแสวงหาสัจธรรมชีว ิตหรือสัจธรรมใน
สภาพแวดล้อมของธรรมชาติ เช่น ป่า ถ้ำ ภูเขา แม่น้ำ ลำธาร ฯลฯ ทรงได้ตรัสรู้พระอนุตตรสัมมาสัมโพธิ
ญาณภายใต้ต้นพระศรีมหาโพธิ์ ริมฝั่งแม่น้ำเนรัญชรา กล่าวได้ว่า สิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติได้ให้ความสงบ
ต่อพระองค์ อันเป็นปัจจัยประการหนึ่งที่นำไปสู่การตรัสรู้ธรรมอันประเสริฐ ที่สำคัญคือสารัตถะแห่งการ
ตรัสรู้ของพระองค์ก็คือ ธรรมะ ธรรมะคืออะไร ? 
  ธรรมะ คือ ธรรมชาติ  
  ธรรมะ คือ กฎของธรรมชาติ  
  ธรรมะ คือ หน้าที่ของคนท่ีจะต้องปฏิบัติตามกฎของธรรมชาติ  
  ธรรมชาติ คือ ผลพอกพูนที่เกิดข้ึนจากการทำหน้าที่ของคนตามกฎของธรรมชาติ  
 พระพุทธศาสนามองว่า มนุษย์จะต้องเป็นไปตามหลักความเป็นจริงของ ไตรลักษณ์ คือ ความเป็น
จริงในเรื่องความเปลี่ยนแปลง อนิจจัง ความเป็นจริงแห่งภาวะที่ทนอยู่ในสภาพเดิมไม่ได้ตลอดกาล ทุกขัง 
ความเป็นจริงแห่งการไม่มีตัวตนที่แท้จริง ถึงเวลาก็ดับสลายไปตามเหตุปัจจัย อนัตตา ที่ตั้งอยู่บนความถูก
ต้องของธรรมชาติก่อให้เกิดดุลยภาพที่เหมาะสมในการเกื้อกูลแก่กันและกันระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติ 
(พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาส อินฺทปญฺโญ), 2535 : 13) 
 พระพุทธเจ้า ทรงเริ่มต้นการแสวงหาโมกขธรรมด้วยการมุ่งตรงสู่ป่า อาศัยความสงบจากป่านั้นใน
การพัฒนาจิต แม้กระท่ังการตรัสรู้ของพระพุทธองค์ก็มีข้ึนภายใต้ต้นไม้ในป่า เพราะการอยู่ในป่าย่อมถือว่า
เป็นวัตรที่ดีในการพัฒนาจิตใจตนเองตามหลักของธุดงค ์วัตร ป่าอันเป็นธรรมชาติที่พระองค์ได้ประทับจำ
พรรษาได้กลายเป็นอารามและมหาวิหารในเวลาต่อมา ดังนั ้น พระพุทธศาสนาจึงมีความผูกพันกับ
ธรรมชาติเป็นอย่างยิ่ง ด้วยเหตุนี้ พระพุทธองค์จึงสอนให้พุทธศาสนิกชนมีความรักและรู้จักบุญคุณของ
ธรรมชาติ (พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาส อินฺทปญฺโญ), 2535 : 18) 
 พระพุทธศาสนา มีความเกี่ยวพันธ์กับธรรมชาติเป็นการเฉพาะ พระพุทธเจ้าก็ยังทรงอาศัย
ธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมเป็นที่พักอาศัย เพ่ือการบำเพ็ญเพียร เพ่ือการปฏิบัติกิจทางการพัฒนาจิตใจ และ
เพ่ือการเผยแผ่พระศาสนา เห็นได้จากพระวินัยที่พระองค์ทรงบัญญัติไว้ว่า “ภิกษุพรากของเขียวซึ่งอยู่กับที่
ให้หลุดจากที่ต้องอาบัติปาจิตตีย์” การพรากของเขียว เช่น การตัดต้นไม้ การตัดกิ่งไม้ การขุดรากต้นไม้ 
ฯลฯ เป็นเหตุให้เกิดความเสื่อมศรัทธา และถือเป็นการทำลายธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมที่ให้ร่มเงาแก่
มนุษย์ได้อาศัยด้วย (พระไพศาล วิสาโล, 2558 : 24/07/2566) 
 มนุษย์กับธรรมชาติจึงเป็นที่พึ่งพาอาศัยกันและกันในทัศนะของพระพุทธศาสนา มนุษย์มีหน้าที่
ปฏิบัติกับสัตว์และพืชเสมือนว่าเป็นเพื่อนร่วมเกิด แก่ เจ็บและตาย ด้วยกันทั้งหมดทั้งสิ้น ดังนั้น จึงเกิด
หลักธรรมประจำตัวมนุษย์อย่างหนึ่งขึ้นมา คือการมเีมตตากรุณาต่อสิ่งมีชีวิตทั้งหลาย 



178 
 

 2) มุมมองของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู  
 ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู มีเค้าเดิมมาจากธรรมชาติและปฏิกิริยาของธรรมชาติเป็นมูลเหตุ เนื่อง
ด้วยในอดีต ความมืดในราตรีกาลเป็นอำนาจแปลกประหลาดได้กระทบต่อจิตใจของมนุษย์ ทำให้เกิดความ
กลัวหรือสิ่งที่น่ากลัวขึ้นเหนือจิตใจ ความกลัวจึงอยู่เหนือความสามารถที่จะต่อสู้ได้ ก็ย่อมแสวงหาที่พึ ่ง
อาศัยอย่างใดอย่างหนึ่ง เพื่อระงับความกลัวนั้น เมื่อแสงอาทิตย์อุทัย บรรดาความกลัวก็ค่อยๆ ดับสูญ
หายไป ทำให้เกิดความอาจหาญและพากันถวายสดุดีต่อพระอาทิตย์ ในฐานะเป็นผู้สังหารความมืด  (แสง 
มนวิทูร, 2506 : 7-21) 
 สมัยอารยันเป็นสมัยธรรมชาติ คือการบวงสรวงบูชาธรรมชาติ เพราะเกิดจากการรู้จักสังเกต
ธรรมชาติว่า ถ้ามีฝน มีแดด มีดวงตะวัน เหล่าต้นไม้ก็สดใสร่าเริงและหันยอดหันดอกไปทางดวงตะวันเสมอ 
จึงเกิดความเชื่อและความนับถือผู้ให้แสงสว่างเรียกว่า สุริยะ ผู้ให้ฝนหรือน้ำเรียกว่า วรุณะ ผู้บันดาลในสิ่ง
ทั้งมวลในโลกเรียกว่า อินทระ ผู้ที่ทำลายชีวิตมนุษย์และสัตว์อย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้เรียกว่า มฤตย ูหรือ ยม  
 สมัยพระเวท มีหลักคำสอนเพื่อดำเนินชีวิตกับธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม เรียกหลักธรรมนี้ว่ า 
อารัณยกะ (บทเรียนในป่า) เป็นตำราคู่มือว่าด้วยลัทธิพิธีอันพรามหณ์พึงปฏิบัติ เพ่ือดำเนินตนในการอยู่ป่า 
สละสมบัติส่วนตัวหมดแล้ว คือการอยู่ในป่าเป็นข้อปฏิบัติ เรียกว่า วานปรัสถะ (University of Toronto 
Archives, 1925 : 8) 
 เนื่องจากศาสนาที่น้อมตามธรรมชาติ ทำให้ผู้ที่ต้องการบรรลุเป้าหมายสูงสุด ต้องปฏิบัติตนอยู่
ท่ามกลางธรรมชาติ ในสมัยพุทธกาลเหล่าดาบส โยคีและฤาษีมากมาย ล้วนแต่แสวงหาวิธีการที่จะดับการ
เวียนว่ายตายเกิด เพ่ือให้ดวงวิญญาณหลุดพ้นจากความผูกพันทั้งหลาย ด้วยการบรรลุถึงความเป็น โมกษะ  
ซึ่งการจะบรรลุโมกษะได้ต้องปฏิบัติตามหมวด อารัณยกะ คือการอยู่ในป่าเป็นข้อปฏิบัติดำเนินตน เรียกว่า 
วานปรัสถะ (วิมลศิริ ร่วมสุข, 2522 : 12) ธรรมชาติจึงเป็นเรื่องสำคัญที่สุดสำหรับศาสนาพรามหณ์-ฮินดู 
 มหาตมะ คานธี เคยกล่าวไว้ว่า “ธรรมชาตินั้นเพียงพอที่จะเลี้ยงดูทุกชีวิต แต่ไม่มีสิ่งใดเพียง
พอที่จะสนองความละโมบของคนแม้เพียงคนเดียวได้” และ “มนุษย์จะต้องใช้ชีวิตอย่างกลมกลืนกับ
ธรรมชาติหากไม่ต้องการเดินไปสู่หายนะภัย” (กรุณา-เรืองอุไร กุศลาสัย, 2529 : 156) เพราะธรรมชาติให้
คุณค่าต่อการดำเนินชีวิต ชาวฮินดูจึงมีความเคารพนับถือต่อธรรมชาติ เช่น การนับถือแม่น้ำ แม่น้ำนั้นได้
ฝังลึกอยู่ในสายเลือดของบรรพบุรุษจนถึงยุคปัจจุบัน แม่น้ำคงคามีความสัมพันธ์ต่อทุกชีวิตตั้งแต่เกิดจน
ตาย สามารถกล่าวได้ว่า “แม่น้ าคงคาเปรียบเสมือนมารดาผู้บังเกิดเกล้าของชาวฮินดู” (พระครูไพศาล
ศีลวัฒน์ (ฐานจาโร), 2558 : 55) 
 3) มุมมองของศาสนาคริสต์  
 พระเจ้าทรงสร้างสากลจักรวาลรวมทั้งโลกและสรรพสิ่งในโลก โลกจึงเป็นของศักดิ์สิทธิ์ พระเจ้าได้
มอบหน้าที่ให้มนุษย์ปกป้องและดูแล หลังจากพระองค์ทรงสร้างโลกแล้ว พระองค์ทรงสร้างธรรมชาติที่ดี
และมีระบบระเบียบ กล่าวคือ พระองค์ไม่ได้ทรงสร้างแบบให้แล้วเสร็จไป แต่ทรงสร้างอย่างบรรจง งดงาม 
ไร้ที่ติ ทรงตรวจส่องด้วยพระองค์เองในทุกรายละเอียด จนธรรมชาติได้ผ่านกระบวนการที่สมบูรณ์แบบ 
หลังจากสร้างธรรมชาติเสร็จแล้ว ก็ทรงสร้างมนุษย์ขึ้นเพื่อให้มีความสัมพันธ์สนิทใกล้ชิดกับพระเจ้าและมี



179 
 

ความสัมพันธ์กับสิ่งที่พระองค์ทรงสร้างไว้ คือธรรมชาติและสัตว์ต่างๆ พระเจ้าทรงให้ มนุษย์มีหน้าที่
รับผิดชอบ ปกครองและดูแลรักษาธรรมชาติ (Becka A. Alper, 2022 : 20/07/2566) 
 พันธกิจอย่างหนึ่งของพระเยซูคริสต์ คือ ทรงสอนเกี่ยวกับการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม เช่น เรื่องการ
ปกป้องพิทักษ์รักษาสิ่งที่พระบิดาทรงสร้าง แม้จะเป็นสิ่งเล็กๆ แห่งการทรงสร้างก็ตาม เช่น นกในอากาศ 
ดอกไม้ในทุ่งนาหรือแม้แต่สิ่งเล็กน้อย เช่น ต้นหญ้า ก็ให้มนุษย์ดูแลรักษา เพราะพระเจ้ายังทรงหวงแหน
และทรงห่วงใยมากมาย ยิ่งไปกว่านั้น พระเจ้าก็ทรงห่วงใยมนุษย์ที่พระองค์ทรงสร้าง คาดหวังให้มนุษย์นั้น
จะรักษาดูแลปกป้องสิ่งที่พระองค์ทรงสร้างด้วย (อัษฎาวุธ ภัคดีพิศุทธิ์, 2564 : 10-15) 
 การธำรงรักษาของพระเจ้าเป็นกฎเกณฑ์ตามธรรมชาติ พระเจ้าได้ทรงสร้างจักรวาลรวมทั้งสรรพ
สิ่งต่างๆ ในแต่ละวินาที พระเจ้ายังคงทำหน้าที่สร้างจักรวาลรวมทั้งสรรพสิ่งต่างๆ ขึ้นมาใหม่ตลอดเวลา 
โดยพลังงาน ทุกอย่างที่แสดงออกมาจากธรรมชาติ ล้วนมาจากการสำแดงของพระเจ้าทั้งสิ้น พระเจ้าทรง
กระทำให้การทำงานของวัตถุและจิตใจดำเนินไปพร้อมกัน ถ้าพระองค์ไม่ทรงพอพระทัยก็จะไม่มีผู้ใดมีชีวิต
อยู่ได้หรือกระทำสิ่งใดได้ (เฮ็นรี่ แคลเรนซ์ ทีเซ่น, 2548 : 117-118) 
 พระเจ้าทรงมีความสัมพันธ์เป็นหนึ่งเดียวกับธรรมชาติที่พระเจ้าทรงสร้าง ทรงรักและหวงแหนต่อ
สรรพสิ่งต่างๆ ที่พระองค์ทรงสร้างไว้ด้วย ฉะนั้น มนุษย์จึงจำเป็นที่จะต้องมีความสนิทสนมสัมพันธ์กับพระ
เจ้าและมีความสัมพันธ์กับธรรมชาติที่พระองค์ทรงสร้างไว้ด้วย ที่สำคัญคือต้องมีหน้าที่ช่วยกันปกป้องดูแล
รักษาธรรมชาติที่พระองค์ทรงหวงแหน (อัษฎาวุธ ภัคดีพิศุทธิ์, 2564 : 47) 

4) มุมมองของศาสนาอิสลาม  
 มนุษย์มีหน้าที่บริหารจัดการโลกนี้ให้เป็นไปตามพระประสงค์ของอัลลอฮ์ มนุษย์เป็นผู้ได้รับ
มอบหมายให้จรรโลงสังคมสู่การพัฒนาและความเจริญ ถึงแม้มนุษย์จะมีสติปัญญา มีสามัญสำนึกในการทำ
ความดี แต่บางครั้งมักถูกชักจูงด้วยอารมณ์ใฝ่ต่ำและความต้องการที่ไม่มีวันสิ้นสุด เป็นเหตุให้มนุษย์ทำลาย
สังคมและสิ่งแวดล้อมรอบข้างหรือแม้กระทั่งตนเอง ดังคำในอัลกุรอานว่า “หากว่าความจริงนั้นสอดคล้อง
อารมณ์ใฝ่ต่ าของพวกเขาแล้ว ชั้นฟ้าทั้งหลาย และแผ่นดินและสิ่งที่อยู่ในนั้นต้องเสียหายอย่างแน่นอน” 
(อัลกุรอานแปล 23 : 71) 
 อิสลาม จึงได้วางกรอบซึ่งถือว่าเป็นกฎสากล เพื่อให้มนุษย์มีปฏิสัมพันธ์ที่ดีกับธรรมชาติและ
สิ่งแวดล้อม ดังนี้ 
 1. การแสวงหาความรู้เป็นหน้าที่หลักของชาวมุสลิม ความรู้ที่ถูกต้องและสติปัญญาเป็นเครื่องมือ
ที่ทำให้มนุษย์รู้จักใช้ชีวิตร่วมกับทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม อย่างถ้อยทีถ้อยอาศัย อ่อนน้อมถ่อม
ตน ตลอดทั้งความพอเพียงที่อยู่บนพื้นฐานของหลักการสันติภาพอันแท้จริง 
 2. ห้ามรุกรานหรือสร้างความเดือดร้อนให้กับทรัพยากรธรรมชาติและทรัพยากรมนุษย์ ทรัพยากร
ทั้งสอง จำเป็นต้องได้รับการรักษาและอนุรักษ์ไว้ เพราะท้ังสองอย่างคือสิ่งที่พระผู้เป็นเจ้าสร้างมา เพ่ือให้มี
ความปฏิสัมพันธ์กัน การมลายหายไปของโลกนี้ ยังมีสถานะที่เบากว่าบาปของการหลั่งเลือดชีวิตหนึ่งที่
บริสุทธิ์ อิสลามจึงประณามการกระทำท่ีนำไปสู่การทำลายในทุกรูปแบบ 



180 
 

 3. ห้ามทิ้งสิ่งปฏิกูลลงน้ำ ทั้งน้ำนิ่งและน้ำไหล การถ่ายอุจจาระหรือปัสสาวะในแหล่งน้ำ ถือเป็น
การกระทำที่ถูกสาปแช่ง 
 คำสอนของอิสลามได้กล่าวถึงการจัดระเบียบให้มนุษย์รู้จักการมีปฏิสัมพันธ์ที่ดีกับตนเอง สังคม 
ธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม โดยถือว่าเป็นภาระหน้าที่ที่ต้องรับผิดชอบร่วมมือกันปกป้องอนุรักษ์ เพ่ือพัฒนา
ชีวิตที่ครอบคลุมและสมบูรณ์ มีความผูกพันอย่างแนบแน่นกับผู้ทรงสร้างสิ่งแวดล้อม ผู้บริหารจัดการ ผู้จัด
ระเบียบสากลจักรวาล คือ อัลลอฮ ์อิสลามเชื่อว่าผู้ที่สามารถทำลายทรัพยากรและสิ่งแวดล้อม ก็คือมนุษย์
นั่นเอง (มัสลัน มาหะมะ, ม.ป.ป. : 20/07/2566) 
 สรุป ศาสนาให้ความสำคัญกับการอนุรักษ์ธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม เพราะการทำลายธรรมชาติ
และสิ่งแวดล้อมส่งผลให้เกิดภัยพิบัติทางธรรมชาติมากมาย ซึ่งเป็นอันตรายต่อมนุษย์ พระพุทธศาสนามี
ความสัมพันธ์กับธรรมชาติเป็นพิเศษ เพราะพระพุทธเจ้าตรัสรู้ธรรมได้ก็เพราะธรรมชาติ ธรรมชาติจึงได้ชื่อ
ว่า ธรรมะ ธรรมชาติมีการเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ เช่นเดียวกันกับกฎแห่งไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง มีความ
เปลี่ยนแปลง ทุกขัง ไม่อยู่ในสภาพเดิมและอนัตตา ไม่มีตัวตนถึงเวลาก็ดับสลายไป ตามเหตุปัจจัยของ
ธรรมชาติ มนุษย์และธรรมชาติจึงเสมือนว่าเป็นเพื่อนร่วมเกิด แก่ เจ็บและตาย ด้วยกันทั้งหมดทั้งสิ ้น 
ดังนั้น พระพุทธศาสนาจึงสอนให้มนุษย์มีเมตตากรุณาต่อสิ่งมีชีวิตและธรรมชาติทั้งหลาย 
 ธรรมชาติและปฏิกิริยาทางธรรมชาตินี้เอง เป็นมูลเหตุให้เกิดศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ก็เพราะความ
มืดที่ไร้แสงสว่างเป็นสิ่งที่ไม่อาจสู้ได้ จึงเกิดความหวาดกลัวและเริ่มบวงสรวงบูชาธรรมชาติ อาทิ นับถือ
ดวงอาทิตย์ว่าเป็นเทพผู้ให้แสงสว่าง เป็นต้น ธรรมชาติ คือ สิ่งที่หล่อเลี้ยงชาวฮินดู ฮินดูจึงเชื่อว่ามนุษย์
ต้องใช้ชีวิตอย่างกลมกลืนกับธรรมชาติ หากไม่ต้องการไปสู่หายนะภัย เพราะธรรมชาติได้ให้คุณค่าและ
ประโยชน์ต่อการดำเนินชีวิต ดังนั้น ชาวฮินดูจึงเคารพนับถือต่อธรรมชาติ ดังคำกล่าวที่ว่า “แม่น้ำคงคา
เปรียบเสมือนมารดาผู้บังเกิดเกล้าของชาวฮินดู” 
 ศาสนาอิสลามมองว่า มนุษย์มีหน้าที่บริหารจัดการโลกและธรรมชาติ เป็นภาระหน้าที่ที่มนุษย์
ต้องรับผิดชอบโดยการร่วมมือกันปกป้องอนุรักษ์ธรรมชาติและสิ่งที่พระผู้เป็นเจ้าทรงสร้าง ซึ่งเป็นพระ
ประสงค์ของอัลลอฮ์ เพื่อให้มนุษย์มีปฏิสัมพันธ์ที่ดีกับธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม อิสลามได้วางกฎสากลไว้
ว่า มนุษย์ต้องมีความรู้และสติปัญญาที่จะใช้ชีวิตร่วมกับธรรมชาติ ใช้ทรัพยากรธรรมชาติที่ตั ้งอยู่บน
พื้นฐานของความพอเพียง ไม่รุกรานสร้างความเดือดร้อนให้ทรัพยากรธรรมชาติและทรัพย ากรมนุษย์ 
เพราะทั้งสองอย่าง คือ สิ่งที่พระผู้เป็นเจ้าสร้างมาเพื่อมีความปฏิสัมพันธ์ที่ดีต่อกัน แม้แต่การทิ้งสิ่งปฏิกูล
หรือปล่อยอุจจาระและปัสสาวะลงในน้ำก็ไม่ได้เด็ดขาด 
 ส่วนศาสนาคริสต์มีมุมมองว่า สรรพสิ่งในโลกเป็นของศักดิ์สิทธิ์เพราะพระเจ้าเป็นผู้ทรงสร้าง และ
ได้มอบหน้าที่ให้มนุษย์รับผิดชอบปกป้องดูแลรักษา พระเยซูทรงสอนให้พิทักษ์รักษาสิ่งที่พระบิดาทรงสร้าง
ไว้ แม้สิ่งเล็กๆ แห่งการทรงสร้างก็ตามต้องดูแลรักษา เพราะพระเจ้าทรงหวงแหนและทรงห่วงใยในสิ่งที่
พระองค์ทรงสร้าง กฎเกณฑ์ของธรรมชาติต่างๆ เป็นการธำรงรักษาของพระเจ้า ในแต่ละวินาทีพระองค์
ยังคงทำหน้าที่สร้างสรรพสิ่งขึ้นมาใหม่ตลอดเวลา พลังงานที่แสดงออกมาจากธรรมชาติล้วนมาจากการ



181 
 

สำแดงของพระเจ้าทั้งสิ้น ดังนั้น มนุษย์จึงต้องมีความสนิทสนมสัมพันธ์ปกป้องดูแลรักษาสรรพสิ่งและ
ธรรมชาติที่พระองค์ทรงสร้างไว้ 
 

3. ศาสนากับประเพณีและวัฒนธรรม 
 ศาสนา ถือเป็นรากฐานของความคิดสร้างสรรค์ในเชิงศิลปะ เป็นสิ่งช่วยให้มนุษย์คิดค้นเพื่อพัฒนา
ชีวิตความเป็นอยู่ให้น่ารื่นรมย์และสอดรับกับวิถีธรรมชาติ คำสอนของศาสนาเป็นแก่นแห่งความรู้  เป็นตัว
สร้างวัฒนธรรมที่ทรงคุณค่าให้กับสังคมต่างๆ ศาสนาเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจ ได้ส่งเสริมคุณธรรม 
จริยธรรมและค่านิยมที่ถูกต้องดีงามให้กับสังคมทั้งหลาย 
 คำว่า วัฒนธรรม มาจากคำศัพท์ 2 คำ คือ วัฒนะ หมายถึง ความเจริญงอกงามรุ่งเรือง คำว่า 
ธรรม หมายถึง การกระทำหรือข้อปฏิบัติ รวมเป็น วัฒนธรรม หมายความว่า ข้อปฏิบัติเพื่อให้เกิดความ
เจริญงอกงาม วัฒนธรรม คือ ทุกสิ่งที่มนุษย์สร้างขึ้นทั้งที่เป็นรูปธรรมและนามธรรม นอกจากนีย้ังหมายถึง 
แบบแผนพฤติกรรมทั้งหมดของสังคมที่สืบทอดมานับตั้งแต่อดีต ผ่านการเรียนรู้ คิดค้น ดัดแปลง เพื่อ
สนองต่อความต้องการและพัฒนาชีวิตความเป็นอยู่ โดยมีวิวัฒนาการสืบทอดต่อกันมาอย่างมีแบบแผน 
เพ่ือให้เกิดความเจริญรุ่งเรืองและมั่งคงในสังคม 
 ศาสนา เป็นบ่อเกิดแห่งปัญญาทั ้งหลาย ศาสนาเป็นเรื ่องของภูมิปัญญา คือ องค์ความรู ้
ความสามารถและทักษะอันเกิดจากการสั่งสมประสบการณ์ที่ผ่ านกระบวนการเรียนรู้ พัฒนา ถ่ายทอด 
เพื่อใช้แก้ปัญหา พัฒนาวิถีชีวิตให้สมดุลกลมกลืนกับสภาพแวดล้อม (กรมส่งเสริมวัฒนธรรม กระทรวง
วัฒนธรรม, 2559 : 11-12) ศาสนามีความสำคัญต่อชาติและกลุ ่มชนนั้นๆ ในด้านต่างๆ เช่น ด้าน
วัฒนธรรม ขนบธรรมเนียม ประเพณี สถาปัตยกรรม ประติมากรรม วรรณกรรม วิจิตรศิลป์และสามัคคี
ธรรม ซึ่งบางชาติใช้ศาสนาเป็นเครื่องมือในการเมืองและการปกครอง ทำให้ผู้ที่นับถือมีหลักการในการ
ดำเนินชีวิตอย่างมีหลักเกณฑ์ (พระญาณวโรดม (สนฺตงฺกุโร), 2538 : 3) 
 ความเชื่อทางศาสนามีอิทธิพลอย่างมาก ซึ่งได้เข้ามาผสมผสานกับวิถีชีวิตดั้งเดิม กลายเป็น
วัฒนธรรมใหม่ของประชาชนในท้องถิ่นและสัมคม เช่น โบราณสถานและโบราณวัตถุที่พบเห็นในภูมิภาค
ต่างๆ (กรมศิลปากร กระทรวงวัฒนธรรม, 2558 : 55) โบราณสถานและโบราณวัตถุส่วนใหญ่ในประเทศ
ไทย ได้รับอิทธิพลจากความเชื่อทางศาสนาและอารยธรรมของอินเดีย จึงถือได้ว่าศาสนาในอินเดียเป็นต้น
กำเนิดของประเพณีและวัฒนธรรมของไทย เห็นได้จากหลักฐานทางประวัติศาสตร์ด้านศิลปกรรมที่เนื่อง
ด้วยความเชื่อในศาสนาพุทธและศาสนาพรามหณ์-ฮินดู ในสมัยทวารวดีและสมัยศรีวิชัย หลักฐานเหล่านี้
บ่งบอกถึงมรดกที่สืบทอดจากความเชื่อทางศาสนา อันนำมาสู่วัฒนธรรมที่ดีงามของไทย (กรมศิลปากร 
กระทรวงวัฒนธรรม, 2562 : 17-19) 
 ศาสนาพุทธและศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ได้เข้ามาสร้างค่านิยม เจตคติความคิดเห็น ความเชื่อถือ 
ความสงบเรียบร้อย แบบแผนในการดำรงชีวิตและความสามัคคีร่วมมือกัน การผสมผสานด้านความเชื่อ
ทางศาสนาและวิถีชีวิตดั้งเดิมของท้องถิ่น จึงทำให้มนุษย์มีพฤติกรรมเป็นแบบเดียวกัน ทำให้เข้ากับคน
พวกอื่นในสังคมเดียวกันได้ ทำให้มนุษย์มีสภาวะที่แตกต่างจากสัตว์ สังคมไทยได้นำหลักปฏิบัติของ



182 
 

พระพุทธศาสนา เช่น เสขิยะ หลักว่าด้วยจรรยามรรยาทอันดีงาม (อุทยานธรรม, ม.ป.ป. : 84) มาปรับใช้
ในบริบทของสังคมไทย เรียกว่า สมบัติของผู้ดี ซึ่งถือว่าเป็นขนบธรรมเนียมปฏิบัติด้านกายจริยา วจีจริยา 
และมโนจริยา (เจ้าพระยาพระเสด็จสุเรนทราธิบดี, 2498 : คำนำ)  
 วัฒนธรรมประยุกต์จากคำสอนของพระพุทธศาสนา แบ่งออกเป็น 2 ประการ คือ 
  1) วัฒนธรรมด้านร่างกายและชีวิต เป็นแนวความคิดของความจำเป็นและความ
ต้องการ เพ่ือความสะดวกสบายในด้านความเป็นอยู่แบบพอเพียง ด้วยการไม่ทำร้ายใคร ไม่ขโมยใคร ไม่ใส่
ร้ายใคร ทำตนให้มีความสุข มีความพอดี พอประมาณ เดินบนเส้นทางสายกลางของชีวิต 
  2) วัฒนธรรมทางจิตใจ ได้แก่ หลักเก่ียวกับการเกิดและความสิ้นสุดของชีวิตมนุษย์ หลัก
เกี่ยวกับบุญบาปเป็นไปในฝ่ายศีลธรรมและหลักเกี่ยวกับพิธีที่กระทำตามความเห็นหรือคำสั่งสอนในความ
เชื่อถือนั้นๆ (วิธาน สุชีวคุปต์ และสนธิ์ บางยี่ขัน, 2543 : 28) 
 ส่วนศาสนาอิสลาม จะมีลักษณะที่แตกต่างจากศาสนาพุทธและศาสนาพราหมณ์ เพราะศาสนา
อิสลามจะเข้าไปสร้างประเพณีใหม่ พร้อมกับละทิ้งประเพณีดั้งเดิมของสังคมนั้นๆ โดยไม่มีการรวมหรือ
ผสมกับความเชื่อดั้งเดิม เช่น การยกเลิกการบูชารูปเคารพ ยกเลิกการสรรเสริญผีสางหรือเทวดา การ
ปราบปรามกลุ่มผู้คนที่ไม่เชื่อให้มาเข้ารีตอีสลาม ด้วยเหตุนี้เอง ศาสนาอิสลามจึงมีอิทธิพลทางวัฒนธรรม
อันยิ่งใหญ่  
 ในอดีตท่านนบีมุฮัมมัดได้ทำสงครามด้วยกองทัพอิสลาม ครอบครองความเป็นใหญ่ประเทศ
อาหรับ เหล่าสาวกได้เป็นเจ้านายครองประเทศต่างๆ เช่น อียิปต์ ปาเลสไตน์ ซีเรีย แบบิโลเนียและ
เปอร์เซีย รวมถึงดินแดนตามชายฝั ่งตอนเหนือของทวีปแอฟริกาทั้งหมดและประเทศในทวีปยุโรป เช่น 
สเปน ฝรั่งเศส อิสลามได้เจริญแพร่หลายไปทั่ว จนได้รับการขนานนามว่าเป็นศาสนาโลก ประเทศเหล่านี้
ได้ถูกอารยธรรมอาหรับกลืนกิน จนได้รับความเจริญรุ่งโรจน์กลายเป็นวัฒนธรรมใหม่ ก็เพราะอิทธิพลของ
ศาสนาอิสลาม (เสฐียรโกเศศ-นาคะประทีป, 2516 : 219-222) 
 อาจกล่าวได้ว่า ประเทศใดมีความนิยมชมชอบในศาสนาใด ศาสนานั ้นย่อมมีอิทธิพลทาง
วัฒนธรรมต่อประเทศนั้น ศาสนามีอิทธิพลต่อประเพณ ีได้แก่  
  1) จารีตประเพณีหรือกฎศีลธรรม ประเพณีที่มีศีลธรรมของศาสนาเข้ามาร่วมด้วยจึง
เป็นกฏที่มีความสำคัญต่อสวัสดิภาพของสังคมบังคับให้ปฏิบัติตาม ซึ่งเป็นเรื่องของความถูกต้อง  
  2) ขบนประเพณี ระเบียบแบบแผนที่สังคมตั้งขึ้น กำหนดไว้ให้ปฏิบัติร ่วมกันทั้งทางตรง 
และทางอ้อม เช่น การไหว้ครู การศึกษาเล่าเรียน โดยมาคำสอนทางศาสนาเข้ามาร่วมด้วย  
  3) ธรรมเนียมประเพณี ประเพณีเกี่ยวกับเรื่องธรรมดา เช่น การรับประทานอาหาร การ
แต่งกายและธรรมเนียมประเพณีตามความเชื่อทางศาสนาและสังคมนั้นๆ ได้แก่ วันพระ วันเข้าพรรษา วัน
ออกพรรษา วันวิสาขบูชา วันมาฆบูชา วันอาสาฬหบูชา เป็นต้น (กรมส่งเสริมวัฒนธรรม กระทรวง
วัฒนธรรม, 2559 : 16) 
 ศาสนาและชาติผสมผสานเข้าด้วยกันเป็นวัฒนธรรมจึงมีลักษณะเป็นอารยะ แสดงถึงความเป็นผู้
เจริญ โดยแสดงออกทางกาย วาจาและใจ วัฒนธรรมจึงเปรียบได้ว่า เป็นชีวิตของชาติ หากชาติใดไม่มี



183 
 

วัฒนธรรมของตนเองก็จะถูกเรียกว่า เป็นชาติตาย ศาสนาเป็นตัวช่วยให้มนุษย์มีมนุษยธรรม หมายถึง 
ความเป็นผู ้มีจ ิตใจส ูง มีความเมตตากรุณา มนุษยธรรมเป็นไปในทางจิตใจที ่เจือปนทางศีลธรรม 
มนุษยธรรมก็คือการกระทำที่ให้พ้นจากสภาพป่าเถื่อน อารยธรรม คือความเจริญของสังคมที่ตั้งอยู่บน
รากฐานแห่งศีลธรรม กฎหมาย การปกครอง เศรษฐกิจ ศิลปะ ความเชื่อทางศาสนาที่เป็นระบบวัฒนธรรม  
แต่ทั้งมนุษยธรรมและอารยธรรมต่างก็รวมอยู่ในวัฒนธรรม (วิธาน สุชีวคุปต์ และสนธิ์ บางยี่ขัน, 2543 : 
27-32) 
 สรุป คำสอนของศาสนาถือเป็นแก่นแห่งปัญญาที่ทรงคุณค่าให้กับมนุษย์และสังคมต่างๆ ข้อ
ปฏิบัติของศาสนาเป็นบ่อเกิดแห่งความดีงาม ความเชื่อต่อศาสนาส่งผลให้มนุษย์ยอมรับรูปแบบวิธีการ
ปฏิบัติร่วมกันที่เรียกว่า พิธีกรรม ทำให้ศาสนามีอิทธิพลต่อเจตคติ ความคิดเห็น ความเชื่อถ ือ ค่านิยม 
แบบแผนในการดำรงชีวิตและความร่วมมือ หลักปฏิบัติ พิธีกรรม ความเชื่อทางศาสนาได้เข้ามาผสมผสาน
กับวิถีชีวิตดั้งเดิมของผู้คนชุมชนต่างๆ จนกลายเป็นประเพณีและวัฒนธรรมใหม่ ที่ผ่านทางวิถีชีวิตอย่าง
สมดุลกลมกลืนกับธรรมชาติ ผ่านกระบวนการเรียนรู้ พัฒนา นำมาถ่ายทอดสู่คนรุ่นหลังต่อๆ มา ศาสนา
และวิถีชีวิตจึงผสมผสานเข้าด้วยกันเป็นอารยะ แสดงถึงความเจริญ ผ่านพฤติกรรมทางกายวาจาและใจ 
วัฒนธรรมจึงเปรียบเสมือนชีวิตของชาติ ที่สามารถเปลี่ยนแปลงได้ตามยุคสมัยตามความเหมาะสม อันเป็น
ผลมาจากหลักปฏิบัติ พิธีกรรมและความเชื่อทางศาสนานั่นเอง 
 

4. ศาสนากับวิทยาศาสตร์ 
 ตลอดหลายศตวรรษที่ผ่านมา วิทยาศาสตร์กับศาสนามีความขัดแย้งและความเป็นปรปักษ์ต่อกัน 
นักคิดหลายคนแย้งว่า แนวคิดทั้งสองโดยเนื้อแท้แล้วขัดแย้งกันและแยกกันโดยสิ้นเชิง แต่ก็มีความ
กลมกลืนและเหมือนกันบ้างในบางอย่าง แล้วแต่หลักการและทฤษฎีของศาสนานั้นๆ มีรายละเอียดดังนี้ 

ความสัมพันธ์ระหว่างศาสนากับวิทยาศาสตร์ 
 วิทยาศาสตร์เป็นเรื ่องของการศึกษาค้นคว้าที่เด็ดขาดและวัตถุของการศึกษานั้น เป็นเรื่องของ
สสารหรือวัตถุ ไม่เกี่ยวข้องกับจิตหรือวิญญาณแต่อย่างใด แต่เมื่อลองพิจารณาในเชิงลึกจะเห็นว่า ศาสนา
ประเภทอเทวนิยม มีความสัมพันธ์กันอย่างมากมาย โดยเฉพาะพระพุทธศาสนา มีเค้าโครงวิธีการศึกษา
เป็นลักษณะทางวิทยาศาสตร์อย่างยิ่ง  
 1) มุมมองของศาสนาพุทธ  
 ความเชื่อมโยงระหว่างพระพุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์ ได้รับการสนับสนุนโดยการวิจัยทาง
ประสาทวิทยาศาสตร์ เกี่ยวกับผลกระทบของการทำสมาธิแบบชาวพุทธ ซึ่งเป็นแกนหลักของการฝึกเจริญ
สติ วิทยาศาสตร์กับพระพุทธศาสนาถือว่าเป็นดินแดนคู่ขนานกันและเป็นสิ่งที่เข้ากันได้ แต่การวิจัยทาง
วิทยาศาสตร์ก็ก่อให้เกิดความกังวลด้านเหตุผลทางศาสนาอยู่หลายอย่าง คือมีข้อกังวลถึงการทดสอบด้าน
วิทยาศาสตร์กับสัตว์ เพราะการไม่ฆ่าสิ่งมีชีวิต ขัดต่อข้อปฏิบัติของพระพุทธศาสนา ดังนั้น การวิจัยใน
บางครั้งอาจก่อให้เกิดอันตรายหรือการตายของสัตว์ ซึ่งถือว่าเป็นเรื่องที่น่าเป็นห่วงสำหรับชาวพุทธที่เคร่ง
ศาสนา (Wellcome Global Monitor, 2018 : 84) 



184 
 

 พระพุทธศาสนาและวิทยาศาสตร์ ต่างก็มีศรัทธาชนิดนำสู่ปัญญาที่นับได้ว่าเหมือนกัน คือใช้
ศรัทธาเป็นจุดเริ่มนำไปสู่การแสวงหาความรู้ที่จะเข้าถึงความจริง ได้แก่ ปัญญา ศรัทธาที่ว่านำไปสู่ปัญญานี้
ก็คือ ความเชื่อมั่นในธรรมชาติหรือจักรวาลนี้ว่ามีกฎเกณฑ์แห่งธรรมดาที่สม่ำเสมอแน่นอน หมายถึง ความ
เชื่อในกฎธรรมชาตินั่นเอง พร้อมทั้งความเชื่อว่ากฎธรรมชาตินั้น มนุษย์จะสามารถเข้าถึงได้ด้วยปัญญา 
 ความเชื่อหรือศรัทธานี้เป็นจุดเริ่มต้นที่ทำให้มนุษย์แสวงหาความจริง แต่ตัวตัดสินที่จะต้องรู้และ
เข้าใจกฎธรรมชาติเพียงแค่ศรัทธายังไม่เพียงพอที่จะเข้าถึงจุดหมาย ศรัทธานั้นจึงต้องโยงส่งทอดต่อไปสู่
ปัญญา ศรัทธาของพระพุทธศาสนากับศรัทธาของวิทยาศาสตร์จึงเหมือนกัน คือ ต่างก็มีศรัทธาที่เชื่อในกฎ
ธรรมชาติและต่างก็มุ่งที่จะรู้ความจริงในกฎธรรมชาติด้วยวิธีการแห่งปัญญา  
 แต่ศรัทธาของพระพุทธศาสนาจะแยกจากศรัทธาของวิทยาศาสตร์หลังจากนี้ กล่าวคือ ศรัทธา
ของพระพุทธศาสนามีแง่ที่ต่างจากศรัทธาของวิทยาศาสตร์ คือ ศรัทธาของวิทยาศาสตร์มีจุดที่เป็นเป้า
อย่างเดียว ได้แก่ ธรรมชาติ แต่ศรัทธาของพระพุทธศาสนามีจุดที่เป็นเป้า 2 อย่าง ได้แก่ ธรรมชาติกับตัว
มนุษย์ แม้จะมีจุดที่เป็นเป้าแยกเป็น 2 อย่าง แต่จุดเป้าทั้งสองนั้นก็เชื่อมโยงถึงกัน ต่อเนื่องเป็นอันเดียว 
และจากความเชื ่อมโยงระหว่างจุดเป้าทั ้งสอง คือ ธรรมชาติกับตัวมนุษย์นี ้สามารถแยกศรัทธาของ
พระพุทธศาสนาเป็น 2 ระดบั ดังนี้ 
 1. ศรัทธาในธรรม แยกเป็น 2 ด้าน คือ 
  1) ศรัทธาเกี่ยวกับธรรมชาติทั่วไปภายนอก คือ ความเชื่อมั่นในความเป็นไปของสิ ่ง
ทั้งหลายตามธรรมดาแห่งเหตุปัจจัยหรือเชื่อในกฎธรรมชาติ 
  2) ศรัทธาเกี่ยวกับธรรมชาติภายในตัวมนุษย์ คือ ความเชื่อมั่นในความดีงามสูงสุดหรือ
ภาวะไร้ทุกข์ บรรลุถึงอิสรภาพของมนุษย์ที่เข้าถึงได้ตามกฎธรรมชาติหรือเชื่อในคุณค่าสูงสุด 
 2. ศรัทธาในตัวมนุษย์ ได้แก่ ความเชื่อมั่นในศักยภาพของมนุษย์ที่พัฒนาได้ คือ 
  1) ศักยภาพที่จะให้รู้เข้าใจเข้าถึงความจริงแห่งกฎธรรมชาติ 
  2) ศักยภาพที่จะให้เข้าถึงความดีงามสูงสุด บรรลุอิสรภาพ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. 
ปยุตฺโต), 2556 : 101) 
 ถึงแมว้ิทยาศาสตร์จะมีศรัทธาในกฎธรรมชาติ มุ่งท่ีจะรู้เข้าใจเข้าถึงความจริงของกฎธรรมชาติ แต่
วิทยาศาสตร์ไม่ได้มองธรรมชาตินั้นครอบคลุมถึงความเป็นมนุษย์และคุณค่า ความจริงที่วิทยาศาสตร์มอง
จึงไม่ครบถ้วนไม่ทั่วตลอด การแสวงหาความรู้ทางวิทยาศาสตร์จึงขาดตอนไม่สามารถตีวงบรรจบครบรอบ
ได้ จึงไม่สามารถมองเห็นสัจจธรรม (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2556: 94) 
 อย่างไรก็ตาม แท้ที่จริงแล้วศรัทธาของวิทยาศาสตร์ก็มีเค้าว่าจะแยกเป็น 2 อย่างตรงกับของ
พระพุทธศาสนาเหมือนกัน คือเชื่อในกฎธรรมชาติและเชื่อในศักยภาพของมนุษย์ กล่าวคือ ศรัทธาของ
วิทยาศาสตร์ ได้แก่ ความเชื่อมั่นว่าในธรรมชาตินี้มีกฎเกณฑ์ท่ีแน่นอน ซึ่งสามารถเข้าถึงหรือรู้เข้าใจได้ด้วย
ปัญญาของมนุษย์ จะเห็นว่าศรัทธาของวิทยาศาสตร์นี้ ก็แยกได้เป็น 2 ตอน และมีจุดที่เป็นเป้า 2 จุด
เช่นเดียวกัน คือช่วงแรกเชื่อในกฎธรรมชาติ ช่วงที่ 2 เชื่อในปัญญาของมนุษย์ที่สามารถรู้เข้าใจกฎ
ธรรมชาตินั้นได้ คือเชื่อในศักยภาพของมนุษย์นั่นเอง  



185 
 

 เพียงแตศ่รัทธาช่วงหลังนี้ วิทยาศาสตร์ไม่ได้ยกขึ้นมาเน้นให้เด่นชัด เป็นเพียงความเชื่อที่ซ่อนแฝง
อยู่เท่านั้น ดังนั้น ในทางวิทยาศาสตร์นอกจากมีศรัทธาที่เชื่ออย่างนั้นแล้ว ก็ไม่ได้ก้าวต่อไปในศรัทธาข้อที่
สองนี้ คือไม่ได้เอาใจใส่ในเรื่องกระบวนการพัฒนามนุษย์ว่ามีธรรมชาติอย่างไร จะพึงดำเนินการอย่างไร 
มุ่งแต่จะสนองศรัทธา ข้อแรกคือการที่จะรู้เข้าใจเข้าถึงหรือค้นให้พบกฎธรรมชาติอย่างเดียว (พระพรหม
คุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2556 : 103) 
 2) มุมมองของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู  
 วิทยาศาสตร์และศาสนาฮินดูมีความเกี่ยวข้องและเข้ากันได้ ยืนยันว่ามีข้อมูลเชิงลึกทางโบราณ
มากมายที่ได้รับการสนับสนุนโดยวิทยาศาสตร์สมัยใหม่ เช่น การใช้ขมิ้นในน้ำยาทำความสะอาด หรือการ
ใช้ทองแดงในแก้วน้ำ ชาวฮินดูร ู ้ ว ิธ ีน ี ้มานับพันปีแล้วว ่าสารเหล่านี ้ม ีประโยชน์ต ่อสุขภาพ แต่
นักวิทยาศาสตร์เพิ่งยืนยันเมื ่อไม่นานมานี้ว่า เป็นเพราะขมิ้นและทองแดงมีคุณสมบัติต้านจุลชีพ รวมทั้ง
พิธีกรรมบางอย่างในศาสนาฮินดู ก็ยังมีคำอธิบายที่ค่อนข้างเป็นวิทยาศาสตร์อยู่ด้วย  
 แต่ชาวฮินดูบางกลุ ่มก็มีแนวคิดว่า วิทยาศาสตร์และศาสนามีความแตกต่างกัน ทั้งสองเป็น
อาณาจักรที่แยกจากกัน ศาสนาไม่ได้ควบคุมวิทยาศาสตร์อย่างแท้จริง วิทยาศาสตร์ควรเป็นวิทยาศาสตร์ 
เพราะวิทยาศาสตร์ไม่เห็นด้วยกับคำสอนของศาสนาฮินดูในหลายๆ อย่าง กล่าวคือ ศาสนาคือเรื่องของ
ศาสนา วิทยาศาสตร์คือเรื่องของวิทยาศาสตร์ ทั้งสองอย่างมีหน้าที่คนละอย่างกัน จึงไม่ควรมายุ่งเกี่ยวกัน 
(Wellcome Global Monitor , 2018 : 30/07/2566) 
 อย่างไรก็ตาม ประชาชนผู้นับถือและเคร่งครัดทางศาสนา แสดงความกังวลในเรื่องการวิจัย
เทคโนโลยีชีวภาพบางประเภท เช่น การตัดต่อยีนเพื่อเปลี่ยนลักษณะทางพันธุกรรมของทารก และความ
พยายามในการโคลนนิ่งสัตว์ เช่น ชาวมุสลิมกล่าวว่าการโคลนนิ่งจะเข้าไปยุ่งเกี่ยวกับอำนาจของพระเจ้า 
พระเจ้าควรเป็นเพียงผู้เดียวเท่านั้นที่สร้างสิ่งมีชีวิต ส่วนชาวฮินดูและชาวพุทธมีความคิดเห็นคล้ายกันว่า 
การแก้ไขยีนและการโคลนนิ่งเป็นเรื่องที่น่ากังวล เพราะการพัฒนาทางวิทยาศาสตร์เหล่านี้อาจรบกวน
กรรมหรือการเกิดใหมไ่ด ้
 3) มุมมองของศาสนาคริสต์และอิสลาม  
 ศาสนาคริสต์และอิสลาม เป็นศาสนาฝ่ายเอกเทวนิยมคือนับถือพระเจ้าเพียงองค์เดียวเท่านั้น ทั้ง 
2 ศาสนานี้จัดได้ว่าเป็นกลุ่มของศาสนาอับราฮัม ได้พัฒนาหลักการหรือหลักคำสอนที่สืบเนื่องมาจาก
ศาสนาเดิม ซึ่งศาสนาที่เป็นแหล่งกำเนิด ได้แก่ ศาสนายิว ซึ่งศาสนาทั้งสองมีความสัมพันธ์กับวิทยาศาสตร์
ในลักษณะดังต่อไปนี้ 
 ทั้งสองศาสนาต่างก็เชื่อว่าวิทยาศาสตร์มีบ่อเกิดมาจากแหล่งเดียวกัน คือ อุบัติขึ้นจากพระผู้เป็น
เจ้า ศาสนาคริสต์ถือว่า ความรู้ทางวิทยาศาสตร์กับความจริงมาจากต้นตอเดียวกัน คือ จากพระเจ้า  
กล่าวคือ อย่างแรกเป็นพระหัตถกิจของพระองค์ อย่างที่สองเป็นความจริงที่พระองค์ทรงเปิดเผยผ่าน
มนุษย์ทางพระคัมภีร์ ความจริงของทั้งสองประการนี้จึงมีความสัมพันธ์กัน เพียงแต่ว่าการเข้าไปสู่ความจริง
ของแต่ละอย่างนั้นไม่เหมือนกัน เพราะใช้คนละวิธีเพื่อเข้าไปสู่ความจริงและคนละด้าน  (Pew Research 
Center, 2018 : 165) นักวิทยาศาสตร์พยายามค้นคว้าความจริงด้านธรรมชาติ อันเป็นหัตถกิจของพระ



186 
 

เจ้าด้วยวิธีเฉพาะของตนเอง ฝ่ายคริสต์ศาสนาพบความจริงด้านจิตวิญญาณตามหลักการที่พระเจ้าทรง
กำหนดไว้ผ่านพระวจนะของพระเจ้า ทั้งสองฝ่ายไม่ขัดแย้งกัน เว้นแต่ว่าความรู้ทางวิทยาศาสตร์นั้นๆ เป็น
เพียงข้อสันนิษฐานที่ยังไม่ใช่ความจริงสมบูรณ์และยังเปลี่ยนแปลงต่อไปเรื่อยๆ (สมาคมนักศึกษาคริสเตียน
ไทย (นคท.), ม.ป.ป. : 85) 
 ส่วนศาสนาอิสลามถือว่า วิทยาศาสตร์มักจะพยายามอธิบายสิ่งที่คล้ายกันกับอิสลาม เพราะ
คัมภีร์อัลกุรอานมีองค์ประกอบของวิทยาศาสตร์มากมาย วิทยาศาสตร์และอิสลามเข้ากันได้โดยรวม แต่
การกระทำของนักวิทยาศาสตร์แต่ละคนอาจเป็นปัญหาได้ กล่าวคือ วิทยาศาสตร์และอิสลามไม่ได้ขัดแย้ง
กัน แตม่ีมุมมองความคิดเห็นของมนุษย์ต่างหากที่ขัดแย้งกัน นักวิทยาศาสตร์มักไม่คำนึงถึงมุมมองของผู้ที่
เคร่งศาสนาเมื่อทำการวิจัย จึงเป็นสิ่งรบกวนในเรื่องศาสนา กล่าวคือ การวิจัยบางอย่างใช้สารท ี่ไม่ฮาลาล 
เช่น กัญชา แอลกอฮอล์หรือสุกรหรือการใช้เทคโนโลยีการตั้งครรภ์บางอย่างไม่เป็นธรรมชาติ เช่น ทารกใน
หลอดทดลองหรือกระบวนการที่ใช้สารพันธุกรรมที่ไม่ได้นำมาใช้จากสามีภรรยา ที่เรียกว่า การโคลนนิ่ง 
วิทยาศาสตร์เป็นเรื่องเกี่ยวกับการทดลอง การค้นคว้า การค้นหาสิ่งใหม่ๆ หรือการสำรวจความเป็นไปได้
ต่างๆ แตส่ิ่งต่างๆ เหล่านั้น อิสลามถือว่าเป็นสิ่งตายตัว เพราะอัลกุรอานได้อธิบายไว้หมดแล้ว (Wellcome 
Global Monitor, 2018 : 30/07/2566) 
 สรุป ศาสนากับวิทยาศาสตร์มีความสัมพันธ์กันอยู่หลายประการ ซึ่งเป็นไปตามทัศนะและหลักคำ
สอนของศาสนาที่แตกต่างกันไป ซึ่งมุมมองของพระพุทธศาสนามีทัศนะว่า วิทยาศาสตร์มีความสัมพันธ์
และเชื่อมโยงกันในด้านของศรัทธาเหมือนกันกับพระพุทธศาสนา เพราะศรัทธาเป็นจุดเริ่มต้นให้มนุษย์
แสวงหาความรู้และความจริง ทั้งพระพุทธศาสนาและวิทยาศาสตร์ต่างก็มีศรัทธาในกฎของธรรมชาติกับตัว
มนุษย์ แต่วิทยาศาสตร์เชื่อมั่นว่าในธรรมชาตินี้มีกฎเกณฑ์ที่แน่นอน ซึ่งสามารถเข้าถึงหรือรู้เข้าใจได้ด้วย
ปัญญาของมนุษย์ ซึ่งต่างจากพระพุทธศาสนาที่เชื่อในธรรมชาติทั่วไปภายนอก คือความเชื่อมั่นในความ
เป็นไปของสิ่งทั้งหลายตามธรรมดาแห่งเหตุปัจจัยหรือเชื่อในกฎธรรมชาติ และเชื่อในธรรมชาติภายในตัว
มนุษย์ คือความเชื่อมั่นในความดีงามสูงสุดหรือภาวะไร้ทุกข์ บรรลุถึงอิสรภาพของมนุษย์ที่เข้าถึงได้ตามกฎ
ธรรมชาติหรือเชื่อในคุณค่าสูงสุด 
 ส่วนศาสนาคริสต์และอิสลามเชื่อว่า วิทยาศาสตร์มีบ่อเกิดมาจากพระเจ้า ความรู้และความจริง
ทางวิทยาศาสตร์กับมาจากพระหัตถกิจของพระเจ้า พระเจ้าทรงเปิดเผยแล้วผ่านทางพระคัมภีร์  ในพระ
คัมภีร์มีองค์ประกอบของวิทยาศาสตร์มากมาย เพียงแต่ว่าการเข้าไปสู่ความจริงของแต่ละอย่างของ
วิทยาศาสตร์และศาสนาไม่เหมือนกัน เพราะใช้คนละวิธ ีเพื ่อเข้าไปสู ่ความจริงและคนละด้าน ซึ ่ง
วิทยาศาสตร์เป็นเรื ่องเกี ่ยวกับการทดลองและวิจัยคันคว้าหาการค้นพบใหม่ๆ และยังเป็นเพียงข้อ
สันนิษฐานเท่านั้น ยังไม่ใช่ความจริงที่สมบูรณ์ แต่สิ่งที่วิทยาศาสตร์ตามหา ในพระคัมภีร์ได้อธิบายการ
ค้นพบความจริงด้านจิตวิญญาณตามหลักการท่ีทรงกำหนดไว้ ผ่านพระวจนะของพระเจ้าหมดแล้ว 
 ศาสนาพราหมณ-์ฮินดู ก็ได้ยืนยันเช่นกันว่าสิ่งที่วิทยาศาสตร์ค้นพบในปัจจุบัน เป็นสิ่งที่ชาวฮินดูรู้
มานับพันปีแล้ว แต่วิทยาศาสตร์เพิ่งยืนยันคุณสมบัติต่างๆ ที่ชาวฮินดูค้นพบ รวมทั้งการอธิบายทาง
วิทยาศาสตร์ค่อนข้างตรงกับพิธีกรรมบางอย่างทางศาสนาด้วย แต่ศาสนาพรามหณ์-ฮินดูก็มีมุมมองว่า 



187 
 

ศาสนาและวิทยาศาสตร์เป็นอาณาจักรที่แยกจากกัน คือ ศาสนาเป็นของเรื่องศาสนา วิทยาศาสตร์คือเรื่อง
วิทยาศาสตร์ มีหน้าที่คนละอย่างกันจึงไม่ควรมายุ่งเกี่ยวกัน 
 2. ความสัมพันธ์ระหว่างศาสนากับเทคโนโลยี 
 เทคโนโลยีเป็นมวลวิธีการที่บุคคลใช้ในระยะเวลาหนึ่ง เพ่ือเป็นประโยชน์ต่อการปรับตัวให้เข้ากับ
สิ่งแวดล้อมทางกายภาพ (Fairchild Henry Pratt, 1977 : 317) เทคโนโลยีถือว่าเป็นวิธีการซึ่งสามารถ
นำมาใช้ในการสร้างเครื่องมือต่างๆ ที่เป็นวัตถุ เช่น สิ่งประดิษฐ์ทางวิทยาศาสตร์ เพื่อเป็นประโยชน์แก่
มนุษย์ชาติ โดยทำให้มนุษย์ดำรงชีวิตที่เหมาะสมและสะดวกสบายยิ่งขึ้น นอกจากนี้ เทคโนโลยีถือว่าเป็น
วิธีการที่นำมาใช้ในการปรับปรุงสังคมให้มีความเจริญก้าวหน้า เป็นระเบียบเรียบร้อย เช่น หลักการความ
ร่วมมือกัน การรู้จักแบ่งงานกันทำตามความสามารถ รวมทั้งสร้างหลักการพัฒนาและการแก้ปัญหาต่างๆ 
ในสังคมด้วย  
 เทคโนโลยีมักจะมาควบคู่กับคำว่าวิทยาศาสตร์อยู่เสมอ คำว่าวิทยาศาสตร์หมายถึงตัวความรู้ที่
ได้มาจากวิธีการที่มีเหตุผล มีขั้นตอนที่สามารถนำไปพิสูจน์ทดลองได้ ฉะนั้น  การประยุกต์ใช้ความรู้ทาง
วิทยาศาสตร์เพื่อเป็นประโยชน์แก่มวลมนุษย์จึงเป็นเรื่องของเทคโนโลยี (จำนงค์ อดิวัฒนสิทธิ์ , ม.ป.ป. : 
26)  
 เทคโนโลยีนั้นเข้ามามีบทบาทเป็นส่วนสำคัญในการดำเนินชีวิต กล่าวคือ ชีวิตของมนุษย์ในสมัย
ปัจจุบันผูกพันอยู่กับเทคโนโลยี ถึงขั้นที่ว่าเทคโนโลยีเป็นที่พึ่งที่อาศัยก็ว่าได้ เพราะเทคโน โลยีทำให้เกิด
ความสะดวกสบาย และส่องให้เห็นความหวังแห่งความเจริญก้าวหน้ายิ่งขึ้นไปอีกมากมายในอนาคต แต่
ปัญหาของการใช้เทคโนโลยีเกินจำเป็น อาจทำให้มนุษย์ที่เจริญด้วยเทคโนโลยีในอนาคต จะมีร่างกาย
วิวัฒนาการกลายรูปผิดแปลกไป แขนขามือเท้าจะเล็กและสั้นลง ศีรษะจะไม่ใหญ่โตขึ้นและจะลีบเรียว 
เพราะมีความจำเป็นต้องใช้น้อยลง ท้องจะพองโต เพราะมีเวลาและใช้พลังงานในการบริโภคเสพความสุข
สำราญมากยิ่งขึ้น (พระราชวรมุนี (ประยุทธ ปยุตฺโต), 2526 : 20-21) 
 ผู้ที่เคร่งในศาสนาส่วนใหญ่มักจะมีแนวโน้มต่อต้านเทคโนโลยีใหม่ๆ ทั้งนี้เพราะผู้ที่สนใจศาสนามัก
เป็นพวกอนุรักษ์นิยม ส่วนเทคโนโลยีมักก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงใหม่ๆ ที่สวนทางกับประเพณีหรือ
ค่านิยมของศาสนา พวกเคร่งในศาสนาลักษณะนี้จะพบในกลุ่มประเทศอิสลาม เป็นกลุ่มที่มักต่อต้าน
อินเทอร์เน็ตหรือจานดาวเทียม เพราะว่าเทคโนโลยีเหล่านี้เป็นสื่อกลางที่นำเอาค่านิยมตะวันตกไปเผยแพร่
ในประเทศของตน รวมทั้งทำให้เกิดความหลงใหลในเรื่องเซ็กส์ วัตถุนิยม ความรุนแรง และสิ่งที่บั่นทอน
จิตใจ หรือสิ่งที่เป็นลามกยั่วยวนให้เกิดความเสื่อม (พระไพศาล วิสาโล, ม.ป.ป. : 123)  
 ชาวพุทธส่วนใหญ่ก็มีลักษณะอนุรักษ์นิยมเช่นเดียวกัน แต่ไม่ได้เข้มข้น สุดโต่ง หรือแสดงเจตจำนง
ในทางขัดขวางหรือต่อต้านต่อเทคโนโลยีเหมือนชาวมุสลิม ในทางกลับกัน พระพุทธเจ้าได้เคยตรัสไว้แล้ว
ว่าทุกอย่างมีการเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ ชาวพุทธจึงมีวิธีการปรับใจยอมรับในความเป็นไปของทุกสิ่งไม่เว้น
แม้กระทั่งเทคโนโลยีในยุคดิจิทัล กลุ่มนักเผยแผ่พระพุทธศาสนาก็ได้อาศัยเทคโนโลยีสมัยใหม่มาเป็น
เครื่องมือเพื่อเผยแผ่คำสั่งสอนของศาสนา เห็นได้ทั้งวัดออนไลน์ การทำบุญผ่านคิวอาร์โค้ด การสวดมนต์



188 
 

ไหว้พระผ่านไลฟ์โปรแกรม นำมาประยุกต์เป็นสื่อธรรมะหรือเทศนาธรรมผ่านไลฟ์สดไปทั่วโลก (ว. วชิรเมธี
, 2561 : 27/07/2566) 
 ถึงแม้เทคโนโลยีจะเป็นเรื ่องที่ตรงข้ามกับธรรมะ กล่าวคือเทคโนโลยีมุ ่งจัดการกับสิ่งรอบตัว 
ขณะที่ธรรมะเน้นจัดการกับตัวเอง แต่มนุษย์ก็สามารถที่จะใช้เทคโนโลยีเป็นสื่อกลางให้กับศาสนาได้ ใน
เชิงการสร้างคุณค่าและประโยชน์ให้กับสังคมและมวลมนุษยชาติได้ มนุษย์ได้สร้างเทคโนโลยีมา มนุษย์ก็
ต้องนำพาเทคโนโลยีไม่ใช่ให้เทคโนโลยีนำพามนุษย์ ที่สำคัญคือต้องรู้จักความพอดีในการใช ้ การเสพ การ
เล่น รู้คุณ รู้โทษ เป็นนายเหนือเทคโนโลยี (พระไพศาล วิสาโล, ม.ป.ป. : 52) 
 ความท้าทายของเทคโนโลยีที่เจริญขึ้นในทัศนะทางศาสนา แยกออกเป็นได้ทั้งข้อดีและข้อเสีย 
ดังนี้  
 ข้อดี การนำเอาวิทยาการด้านวิทยาศาสตร์มาใช้สร้างสรรค์เป็นเครื่องมือผ่านทางเทคโนโลยี
สารสนเทศ อินเทอร์เน็ต และเครือข่ายสังคมออนไลน์ เพื่อการสอน การเผยแผ่ และการสื่อสารหลักคำ
สอนไปยังศาสนิกและผู้สนใจศึกษาได้ง่ายขึ้น เนื่องจากโลกยุคปัจจุบัน เทคโนโลยีสารสนเทศและระบบทาง
อินเทอร์เน็ตเป็นปัจจัยสำคัญของการศึกษา ซึ่งมนุษย์ทุกคนไม่อาจหลีกเลี่ยงได้ จึงจำเป็นต้องพึ่งพาอาศัย
เทคโนโลยีในการดำเนินกิจการด้านศาสนา เพ่ือให้เชื่อมโยงกับโลกแห่งวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี ศาสนา
จึงจำเป็นต้องสร้างความสัมพันธ์ระหว่างสังคมและเทคโนโลยี (พระฏุลากาญ กิตฺติคุตฺโต (วิชัย) , 2561 : 
116) 
 ถึงแม้เทคโนโลยีสมัยใหม่จะไม่ช่วยอำนวยให้ชีวิตมนุษย์ปราศจากปัญหาด้านความทุกข์ต่างๆ และ
เอาชนะธรรมชาติได้โดยตรง พร้อมกับยังทำให้มนุษย์เจอปัญหาเรื่องอวิชชา คือความไม่รู้จริงหรือรู้ไม่
เพียงพอทั่วถึง และเรื่องตัณหา คือความอยากความปรารถนาอย่างเห็นแก่ตัว ที่ทำให้ไม่ทำพอดีตามท่ีรู้ แต่
เทคโนโลยีสารสนเทศก็เป็นสื่อในการเสนอวิธีการผ่อนปรนปัญหาความทุกข์ทางจิตใจของมนุษย์ได้ใน
บางส่วน เช่น การเข้าถึงธรรมะได้ง่ายจากโลกโซเชียล การค้นหาพระธรรมคำสั่งสอนจากโลกอินเทอร์เน็ต 
การค้นหาวิธีแก้ปัญหาต่างๆ ด้วยหลักธรรมจากเว็ปไซต์ต่างๆ ฯลฯ (พระราชวรมุนี (ประยุทธ ปยุตฺโต) , 
2526 : 30) 
 ศาสนา สามารถบูรณาการหลักธรรม โดยอาศัยเทคโนโลยีสารสนเทศเสนอวิธีการที่เรียกว่า คำสั่ง
สอน เพื่อให้บุคคลดำรงชีวิตอยู่อย่างเหมาะสมในสังคม ศาสนาได้ประยุกต์เอาความรู้มาใช้ในการแก้ไข
ปัญหาต่างๆ ไว้ในระดับโลกียสุข (สุขทางโลก) (จำนงค์ อดิวัฒนสิทธิ์ , ม.ป.ป. : 27) เทคโนโลยีระดับโลกีย์
ตามหลักศาสนา ต้องเป็นไปในแนวทางของการสร้างสรรค์ประโยชน์สุขที่แท้จริง ในลักษณะที่ไม่ก่อปัญหา
ภายในขอบเขตของหลักการ ดังนี้ 
  1) เทคโนโลยีที่รู้จักประมาณ คือ การผลิต การพัฒนาและการบริโภคเทคโนโลยีที่มุ่ง
เพื่อคุณค่าแท้แก่ชีวิต เป็นไปเพื่อส่งเสริมคุณภาพชีวิต ไม่มุ ่งสนองการแสวงหาคุณค่าเทียม เรียกว่า 
เทคโนโลยีที่รู้จักประมาณ ซึ่งเป็นเทคโนโลยีที่ควบคุมโลภะ 
  2) เทคโนโลยีเพื่อท าประโยชน์ คือการตั้งเจตจำนงและความมุ่งหมายพร้อมทั้งวางแผน
อย่างหนักแน่นมั่งคงที่จะส่งเสริมการผลิต การพัฒนา และการบริโภคเทคโนโลยีที่เป็นไปเพ่ือการช่วยเหลือ



189 
 

เกื้อกูล ทำประโยชน์แก่เพ่ือนมนุษยแ์ละเอ้ืออำนวยประโยชน์แก่สังคม เรียกว่า เทคโนโลยีเพ่ือทำประโยชน์ 
ซึ่งช่วยลดทอนผ่อนเบาและยับยั้งโทสะ 
  3) เทคโนโลยีที่เสริมปัญญาและพัฒนามนุษย์ คือการหันมาเน้นการผลิต การพัฒนา 
และการบริโภค เทคโนโลยีที่มุ่งเพื่อเสริมปัญญาและพัฒนามนุษย์ โดยให้เป็นเครื่องมือเผยแพร่ข่าวสาร
ความรู้ที่เป็นประโยชน์ ช่วยให้มนุษย์ใช้เวลาไปในทางสร้างสรรค์ ให้มีการใช้เทคโนโลยีด้วยปัญญาที่รู้เท่า
ทันต่อเหตุผล พร้อมทั้งคุณและโทษของมัน เพื่อให้เทคโนโลยีเป็นอุปกรณ์ที่ช่วยส่งเสริมคุณค่าของความ
เป็นมนุษย์และอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม ให้ตัวเทคโนโลยีนั้นเองเป็นสภาพแวดล้อมที่เอ้ือต่อการพัฒนาจิตปัญญา
ด้วย เรียกว่า เทคโนโลยีที่เสริมปัญญาและพัฒนามนุษย์ ซึ่งเป็นเทคโนโลยีที่ควบคุมโมหะ (พระพรหม
คุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2556 : 179-180) 
 ข้อเสีย อันตรายที่เกิดขึ้นจากจากเทคโนโลยีนั้นมีทั้งโดยตรงและโดยอ้อม เฉพาะที่เป็นเหตุ
โดยตรงซึ่งสำคัญที่สุดก็คือ การผลาญทรัพยากรธรรมชาติ ทำให้สิ่งแวดล้อมเน่าเสียเป็นพิษ เทคโนโลยี
เจริญขึ้นเท่าใด ทรัพยากรก็จะถูกนำมาใช้มากมายในเวลาที่รวดเร็วมากขึ้นเท่านั้น เทคโนโลยีเจริญมากใน
ประเทศใด ประเทศนั้นก็ยิ่งใช้ทรัพยากรสิ้นเปลืองมาก ทรัพยากรสำคัญๆ ที่ใช้ในทางเทคโนโลยีมักเป็น
ทรัพยากรประเภทที่สร้างทดแทนข้ึนใหม่ไม่ได้ ไม่มีเพ่ิมข้ึน มีแต่จะหมดไปถ่ายเดียว 
 ส่วนทรัพยากรด้านพลังงานบางอย่างอาจสร้างขึ ้นได้ แต่ข้อบกพร่องติดขัดก็มีหลายอย่าง 
โดยเฉพาะแหล่งพลังงานบางอย่าง อาจให้ผลดีไม่คุ้มผลเสีย เช่น จะใช้พลังงานนิวเคลียร์แทนน้ำมันและ
แก๊สธรรมชาติ ก็เป็นการเสี่ยงอันตรายอย่างมาก ถ้าเกิดอุบัติเหตุภัยธรรมชาติหรือการก่อวินาศกรรม 
พลังงานที่ให้ประโยชน์ก็จะเปลี่ยนไปเป็นพลังงานให้โทษ กลายเป็นเครื่องทำลายล้างเผ่าพันธุ์มนุษย์ 
 อันตรายสำคัญอีกอย่างหนึ่งของเทคโนโลยี ซึ่งถ้ามองในแง่ปัจจุบันนับว่าร้ายแรงกว่าอย่างแรก 
เพราะเป็นอันตรายที่เกิดอยู่ตลอดเวลา ได้แก่ สภาพสิ่งแวดล้อมเน่าเสีย  เป็นพิษ คือ อากาศเสียบ้าง น้ำ
เสียบ้าง ดินเสียบ้าง ความร้อนผิดธรรมดาบ้าง ซึ่งเป็นภัยอันตรายที่มนุษย์ผู้แสวงหาความสุข ความสะดวก 
สบาย จากความเจริญทางเทคโนโลยี ก่อให้เกิดแก่ธรรมชาติ คือโลกที่ตนอยู่อาศัยก่อนแล้ว อันตรายนั้น
กลับย้อนเข้ามาหาตน เรียกได้ว่า เป็นอันตรายที่ทำให้แก่ตัวเอง 
 ของเสียและสิ่งเป็นพิษเหล่านี้ ล้วนแต่เป็นอันตรายแก่มนุษย์ทั้งสิ้น ไม่โดยตรงก็โดยอ้อม อากาศที่
เสียทำให้คนจำนวนไม่น้อยเป็นโรคปวดมึน วิงเวียนศีรษะบ้าง เป็นโรคมะเร็งบ้าง เป็นโรคเกี่ยวกับทาง
หายใจบ้าง น้ำที่เสียกลายเป็นน้ำเสื่อมคุณภาพบ้าง เป็นพิษไปบ้าง 
 ถึงแม้เทคโนโลยีจะก่อให้เกิดอันตรายได้มากมายก็ตาม แต่อันตรายนั้นก็จะไม่ร้ายแรงหนักหนา 
ถ้ามนุษย์ไม่ทำให้มันเป็นอันตรายเสียเอง เพราะเทคโนโลยีนั้นมนุษย์สร้างขึ้นเอง มนุษย์เป็นผู้ใช้และมนุษย์
รู้อยู่แล้วว่าตนสร้างและใช้เทคโนโลยีนั้นเพื่อประโยชน์แก่ตน แต่ในทางปฏิบัติไม่เป็นเช่นนั้น มนุษย์ผู ้
แสวงหาผลประโยชน์พยายามแย่งชิงเอารัดเอาเปรียบกัน จึงใช้เทคโนโลยีเพื ่อยึดฉวยผลประโยชน์ โดยไม่
คำนึงถึงผลเสียหายที่เกิดแก่คนอื่นหรือแก่ส่วนรวม ยิ่งไปกว่านั้นอีกก็คือใช้เทคโนโลยีสร้างเครื่องมือ
เครื่องใช้สำหรับเบียดเบียนทำลายกัน มนุษย์เจริญขึ้นเท่าใด เครื่องมือฆ่าฟันทำลายกันก็เจริญขึ้นเท่านั้น  



190 
 

 สมัยโบราณรู้จักแต่หินแต่ไม้ ก็แค่ใช้ไม้ตีกัน เอาหินทุ่มกันหรือฝนหินให้คมมาแทงกัน ต่อมารู้จัก
เหล็ก ก็เอาเหล็กมาทำดาบแทงฟันกัน ครั้นรู้จักดินประสิว ก็ทำปืนและลูกระเบิดยิงหรือขว้างสังหารกัน ถึง
ปัจจุบันรู้จักพลังงานปรมาณู ก็ผลิตลูกระเบิดปรมาณูขึ้นมา สำหรับทำลายกันให้ได้มากมายร้ายแรงยิ่งขึ้น  
เลยทำให้อยู่กันด้วยความหวาดระแวง เพิ่มความทุกข์ของมนุษย์ให้มากขึ้นอีกอย่างหนึ่ง นับว่าเป็นโทษที่
เกิดจากการใช้เทคโนโลยีในทางท่ีผิด (พระราชวรมุนี (ประยุทธ ปยุตฺโต), 2526 : 22-27) 
 เทคโนโลยีแม้จะเป็นประโยชน์มาก แต่ก็มีโทษมาก มนุษย์ต้องรำลึกอยู่ เสมอว่าเทคโนโลยีเป็น
เพียงเครื่องมือ รู้เท่าทันทั้งด้านบวกและด้านลบ อย่ามัวภูมิใจกับความก้าวหน้าทางเทคโนโลยี คุณและโทษ
ต้องบริหารจัดการภายใต้กรอบประโยชน์สูงสุด เทคโนโลยีพึงทำหน้าที่ของสื่อและเครื่องมือที่จะเชื่อม
ทั้งตัวเทคโนโลยีเอง รวมถึงเชื่อมหัวใจของคนทั้งโลกให้เป็นดั่งพ่ีน้องพ่ึงพากลมเกลียว (ว. วชิรเมธี, 2561 : 
75) 
 ในมุมมองของศาสนายุคดิจิทัลดิสรัปชั่น (Digital Disruption) การวางใจท่ามกลางยุคโซเชียล
มีเดีย ท่ามกลางความรวดเร็วของการประมวลผลด้วยเทคโนโลยี มีวิธีการ 3 ประการ คือ 
 ประการแรก ต้องรู้จักมีชีวิตรอดให้ได้โดยไม่ต้องออนไลน์ กล่าวคือ ไม่เช็คข้อมูล ไม่บริโภคข้อมูล
ข่าวสารผ่านแพลตฟอร์มต่างๆ ไม่ว่าจะเป็นเฟซบุ๊ก ไลน์ ทวิตเตอร์ ไอจี มีเวลาเว้นวรรคใจ ชาร์จพลังสมอง 
ด้วยวิธีนี้ก็จะเพิ่มพลังสติปัญญาสมาธิมากขึ้น เพราะข้อมูลออนไลน์ที่ถาโถม เป็นการจู่โจ มสู่พื้นที่ชีวิต
ส่วนตัว เป็นข้อมูลที่ผลักเข้ามาโดยที่เราไม่ได้เสาะแสวงหา ล่อลวงให้ส่งใจไหลออกไปกับเรื่องราวต่างๆ ทำ
ให้เวลาไหลผ่านไปอย่างรวดเร็ว บางทีร่วมชั่วโมงหรือหลายชั่วโมงต่อวัน 
 ประการต่อมา เมื่อใช้เครื่องมือสื่อสารแล้ว ให้มุ่งความสนใจเฉพาะเรื่องที่เป ็นประโยชน์ อย่า
ปล่อยผ่าน เวลาเปิดมือถือ นั่งอ่าน นั่งเช็ค นั่งดู กดจิ้มไปเรื่อยๆ เป็น Passive Learner ไม่ใช่ Active 
Learner กล่าวคือ ใส่ใจเฉพาะเรื่องที่สนใจและเป็นประโยชน์ จำกัดเวลาออนไลน์ต่อครั้งต่อวันอย่าเสพติด
มือถือ 
 ประการสุดท้าย เมื่อได้รับข้อมูลใดแล้ว ใจเกิดพองโตเพราะชอบใจ ชื่นชม หรือใจเกิดแฟบฝ่อ
เพราะความไม่พอใจ ไม่สบายใจ และไม่สบใจ ก็ให้ปล่อยวาง พยายามรักษาความเป็นกลางของหัวใจ ไม่ให้
ใจสวิงหรือแกว่งไหว หมั่นชำเลืองดูใจตนเองบ่อยๆ  
 อย่างไรก็ตาม เทคโนโลยีก็เป็นตัวช่วยในการเผยแผ่ศาสนาให้กว้างขวาง แม้ไม่ล ึกซึ้งเหมือน
สมัยก่อนที่ผู้คนต้องเสาะแสวงหาจากครูอาจารย์ แต่ปัจจุบันธรรมะมีในหลากหลายรูปแบบทั้งเสียงภาพ
ข้อความที่มาถึงในทุกช่องทางและตลอดเวลา แต่มนุษย์ต้องรักษาความเป็นกลาง ความเป็นปกติของใจไว้
ให้ได้ เจริญสติให้เป็นในชีวิตประจำวันท่ามกลางกระแสดิจิทัล ใช้เทค โนโลยีแต่ไม่ตกเป็นทาสของ
เทคโนโลยี ไม่ติดยึด เพลิดเพลิน หลงใหล รู้เท่าทันการทำงานของกิเลส ตัณหาและอุปาทาน หากมนุษย์
เข้าใจและไม่ยึดติด มีความสามารถในการนำเทคโนโลยีมาใช้ให้เป็นประโยชน์ต่อสังคมส่วนรวม ก็เท่ากับ
เราได้อยู่เหนือเทคโนโลยีแล้ว (ดนัย จันทร์เจ้าฉาย, 2561 : 27/07/2566) 
 แม้ว่าโลกสมัยปัจจุบันจะเจริญด้วยเทคโนโลยี มีอุปกรณ์อำนวยความสะดวกสบายพรั่งพร้อมแทบ
ทุกประการ แต่เทคโนโลยีนั้นก็เป็นเพียงเครื่องประกอบของชีวิต  มีขอบเขตจำกัดเพียงเป็นปัจจัยเครื่อง



191 
 

อาศัย มีคุณและโทษขึ้นกับผู ้ใช้ ส่วนปัญหาเกี ่ยวกับคนที่จะมีชีวิตอยู ่กับเทคโนโลยี คือมนุษย์ต้อง
สร้างสรรค์และใช้เทคโนโลยีในทางที่เป็นคุณประโยชน์ตามวัตถุประสงค์ ไม่ใช่สร้างหรือใช้เพื่อก่อปัญหา 
ทำให้เกิดโทษมากยิ่งขึ้น คือสร้างคนผู้สามารถที่จะใช้เทคโนโลยีควบคุมธรรมชาติได้ ซึ่งในความหมายที่
แท้จริงคือการให้อยู่ในสภาพที่ดีอันจะให้เกิดแต่คุณประโยชน์ ไม่ใช่แย่งชิงผลประโยชน์เอารัดเอาเปรียบ
ธรรมชาติ (พระราชวรมุนี (ประยุทธ ปยุตฺโต), 2526 : 35-36) 
 สรุป เทคโนโลยีคือเครื่องมือต่างๆ ที่เป็นวัตถุ ซึ่งเป็นสิ่งประดิษฐ์ทางวิทยาศาสตร์เพื่อให้มนุษย์
ดำรงชีวิตได้อย่างสะดวกสบาย เทคโนโลยีมีบทบาทสำคัญต่อชีวิตมนุษย์ในปัจจุบัน แสดงถึงความหวังและ
ความเจริญก้าวหน้าของมนุษย์ จนทำให้กลุ่มผู้เคร่งในศาสนาพยายามต่อต้านเทคโนโลยี เพราะก่อให้เกิด
การเปลี่ยนแปลงที่สวนทางกับประเพณีหรือค่านิยมทางศาสนา แต่ก็ต้องยอมรับว่าเทคโนโลยีสมัยใหม่
สามารถเป็นเครื่องมือเพื่อการเผยแผ่ศาสนาได้เป็นอย่างดี หรือเป็นสื่อกลางให้กับศาสนาได้ในเชิงการสร้าง
คุณค่าและประโยชน์ให้กับสังคมได้ จากการเจริญขึ้นของเทคโนโลยีนั้น ในมุมมองของศาสนา  สามารถ
ชี้ให้เห็นประเด็นอยู่ 2 แนวทาง คือ 
 1) ข้อดี สามารถนำเทคโนโลยีมาสร้างสรรค์เป็นเครื่องมือเพื่อการสอน การเผยแผ่ และการ
สื่อสารหลักธรรมไปยังศาสนิกและผู้สนใจศึกษาได้ง่ายขึ้น สามารถใช้เทคโนโลยีอย่างสร้างสรรค์และเป็น
ประโยชน์สุขได้ในลักษณะที่ไม่ก่อให้เกิดปัญหาได้ ได้แก่ (1) เทคโนโลยีที่รู้จักประมาณ คือเป็นไปเพ่ือสร้าง
คุณภาพชีวิต (2) เทคโนโลยีเพื่อทำประโยชน์ คือเป็นไปเพื่อการช่วยเหลือเกื้อกูลทำประโยชน์แก่มนุษย์
และเอ้ืออำนวยแก่สังคม และ (3) เทคโนโลยีที่ส่งเสริมปัญญาและพัฒนามนุษย์คือ เป็นไปเพ่ือช่วยส่งเสริม
คุณค่าของความเป็นมนุษย์และอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมที่เอ้ือต่อการพัฒนาจิตปัญญา 
 2) ข้อเสีย เทคโนโลยีอาจสร้างอันตรายทั้งทางตรงและทางอ้อม ทางตรง ได้แก่ การผลาญ
ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม เป็นเหตุให้เกิดอุบัติเหตุภัยธรรมชาติหรือก่อวินาศกรรม กลายเป็น
เครื่องทำลายล้างเผ่าพันธุ์มนุษย์ ส่วนทางอ้อม ได้แก่ สิ่งแวดล้อมเน่าเสียเป็นพิษ คือ อากาศเสีย น้ำเสีย 
ดินเสีย อากาศร้อนผิดธรรมชาติ ซึ ่งถือว่าเป็นภัยร้ายแรงกว่าอย่างแรก เพราะเป็นอันตรายที่เกิดอยู ่
ตลอดเวลา 
 อย่างไรก็ตาม มนุษย์ต้องรำลึกอยู่เสมอว่าเทคโนโลยีเป็นเพียงเครื่องมือ ให้รู้เท่าทันด้านบวกด้าน
ลบ แม้เทคโนโลยีจะเป็นประโยชน์มากมาย แต่ก็ก่อให้เกิดอันตรายได้มากเหมือนกัน อันตรายนั้นก็จะไม่
ร้ายแรง ถ้ามนุษย์ไม่ทำให้มันเป็นอันตรายเสียเอง แต่ในทางปฏิบัติไม่เป็นเช่นนั้น เพราะมนุษย์พยายาม
แสวงหาผลประโยชน์แย่งชิงเอารัดเอาเปรียบกัน จึงใช้เทคโนโลยีเพื่อฉกฉวยผลประโยชน์โดยไม่คำนึงถึง
ผลเสียหายที่เกิดแก่คนอ่ืนหรือส่วนรวม 
 ศาสนา จึงพยายามเป็นตัวช่วยให้มนุษย์เข้าใจและไม่ยึดติดในเทคโนโลยี ช่วยให้ผู้ใช้เทคโนโลยี
รักษาความเป็นกลาง ใช้เทคโนโลยีโดยไม่ตกเป็นทาสของเทคโนโลยี สร้างสรรค์และใช้เทคโนโลยีในทางที่
เป็นคุณประโยชน์ตามวัตถุประสงค์ อยู่ในสภาพที่ดีอันจะให้เกิดแต่คุณประโยชน์ ใช้ให้เป็นประโยชน์ต่อ
สังคมส่วนรวม เท่ากับว่าได้อยู่เหนือเทคโนโลยีแล้ว หากศาสนาทำหน้าที่นี้สำเร็จ ย่อมหมายถึงความดำรง
อยู่ของศาสนาเองด้วย หมายถึงความสวัสดีของชาวโลกด้วย 



192 
 

 3. ความสัมพันธ์ระหว่างศาสนากับวิวัฒนาการ 
 คำว่า วิวัฒนาการ หมายถึง กระบวนการเปลี่ยนแปลงหรือคลี่คลายไปสู่ภาวะที่ดีขึ้น หรือเจริญ
ขึ้น เป็นการเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นในลักษณะที่ค่อยเป็นค่อยไป ทีละเล็กทีละน้อย ในช่วงระยะเวลาที่
ยาวนาน ซ่ึงแต่ละศาสนามีมุมมองท่ีสอดคล้องหรือขัดแย้งกับทฤษฎีวิวัฒนาการ ดังนี้ 
 1) มุมมองของศาสนาพุทธ  
 พระพุทธศาสนาสอนว่า มนุษย์จะต้องเป็นไปตามกฎของไตรลักษณ์ คือความเป็นจริงในเรื่องความ
เปลี่ยนแปลง (อนิจจัง) ความเป็นจริงแห่งภาวะที่ทนอยู่ในสภาพเดิมไม่ได้ตลอดกาล (ทุกขัง) และความเป็น
จริงแห่งการไม่มีตัวตนที่แท้จริง ถึงเวลาก็ดับสลายไปตามเหตุปัจจัย (อนัตตา) (พระสราวุฒย์ ปญฺญาวุฑฺโฒ 
(วิจิตรปัญญา), 2557 : 25) ฉะนั ้น คำว่า ทุกอย่างมีการเปลี ่ยนแปลงอยู ่เสมอ จึงเป็นหลักสากลที่
พระพุทธเจ้าทรงค้นพบซึ ่งมีอยู ่แล้วในธรรมชาติ ซึ ่งทฤษฎีวิว ัฒนาการมีความเชื ่อที ่ใกล้เคียงกับ
พระพุทธศาสนา  
 แต่พระพุทธศาสนาไม่ค่อยกล่าวถึงจักรวาล โลก ต้นกำเนิดของมนุษย์เท่าไรนัก และไม่สนใจว่า
มนุษย์กลุ่มแรกในโลกเกิดขึ้นมาได้อย่างไร เพราะพระพุทธศาสนามุ่งสอนเฉพาะเรื่องจริงที่มีประโยชน์
เท่านั้น จึงไม่ได้สอนในทุกเรื่องที่คนสนใจ ถึงแม้พระพุทธศาสนาสอนให้ศึกษาเรื่องมนุษย์เป็นลำดับแรกก็
จริง แต่มนุษย์ในที่นี้คือร่างกายและจิตใจของตนเอง กล่าวคือ การให้ความสำคัญกับชีวิตตนเองทั้งด้านกาย
และด้านจิตใจ (สุเชวน์ พลอยชุม, 2549 : 1-2) 
 พระพุทธศาสนา มีทัศนะที่ชัดเจนและทดสอบได้ด้วยหลักการทางวิทยาศาสตร์ คือมนุษย์และ
สัตว์มีชีวิตอื่นๆ ถูกสร้างขึ้นจากองค์ประกอบทางกายหรือรูป (ดิน น้ำ ลม ไฟ) และทางจิต (เวทนา สัญญา 
สังขาร จิตหรือวิญญาณ) รวมกันเข้าเป็นขันธ์ 5 กายและจิตมีความเปลี่ยนแปลงเป็นธรรมชาติ แต่มีสิ่งหนึ่ง
ที่ทำให้มนุษย์มีความแตกต่างกันก็คือ กรรม (พุทธธรรม, 2565 : 53) มนุษย์ที่ประกอบด้วยกายและจิตมี
วิวัฒนาการไปตามกาลเวลา ซึ่งเป็นกระบวนการทางธรรมชาติ ที่สำคัญคือชาวพุทธไม่เชื่อว่ามนุษย์เป็นสิ่ง
ทีพ่ระเจ้าสร้างขึ้นมาเหมือนกับแนวคิดของชาวคริสต์และชาวมุสลิม 
 2) มุมมองของศาสนาฮินดู  
 วิวัฒนาการไม่ได้ก่อให้เกิดความขัดแย้งกับชาวฮินดู ศาสนาฮินดูมีองค์ประกอบของวิทยาศาสตร์ 
แนวคิดเรื่องวิวัฒนาการรวมอยู่ในคำสอนทางศาสนาฮินดู หลักการของฮินดูก็มีวิวัฒนาการเช่นกัน มนุษย์มี
ต้นกำเนิดมาจากเผ่าพันธุ์ที่แตกต่างกัน เป็นเหตุผลของความเชื่อในการกลับชาติมาเกิด เทพเจ้าบางองค์มี
รูปแบบที่แตกต่างกันอย่างไร นี่คือเหตุผลที่สัตว์บางชนิดถูกมองว่าเป็นสัตว์ศักดิ์สิทธิ์ เพราะมันเป็นหนึ่งใน
รูปแบบที่เทพเจ้าองค์นี้ได้รับมา ชาวฮินดูส่วนใหญ่เชื่อว่ามนุษย์มาจากไพรเมต (primate) และเชื่อใน
ทฤษฎีวิวัฒนาการตามกาลเวลา (Pew Research Center, 2014 : 85) 
 3) มุมมองของศาสนาคริสต์  
 มนุษย์และสิ่งมีชีวิตอื่นๆ ดำรงอยู่ในรูปแบบปัจจุบันเสมอ เพราะพระเจ้าได้สร้างพืชและสัตว์ชนิด
พื ้นฐานทั้งหมดขึ ้นมา รวมทั้งมนุษย์ชายหญิงที ่สมบูรณ์แบบ พวกเขามีอารมณ์ความรู ้สึก ความรัก 
สติปัญญาและความยุติธรรม ทั้งพืชและสัตว์ทุกชนิดที่พระเจ้าสร้างไว้ ไม่ได้วิวัฒนาการไปเป็นชนิดใหม่ แต่



193 
 

การผันแปรทำให้เกิดการขยายเป็นสายพันธุ์ต่างๆ อย่างที ่เราเห็นในปัจจุบัน ดังนั้น พืชและสัตว์สายพันธุ์
หนึ่งจึงอาจแตกต่างกันอย่างเห็นได้ชัดกับอีกสายพันธุ์หนึ่ง แต่ก็ยังเป็นชนิดเดียวกัน  มนุษย์และสิ่งมีชีวิต
อื่นๆ ถูกสร้างขึ้นโดยพระเจ้า แล้วพระองค์ก็แค่ดูแลให้มันค่อยๆ ผันแปรไปตามกระบวนการของมัน ด้วย
การชี้นำจากพระเจ้า (พยานพระยะโฮวา, ม.ป.ป. : 245) 
 ศาสนาคริสต์ เชื่อการมีพระเจ้าองค์เดียว ยอมรับว่าการทรงสร้างของพระเจ้าเป็นเรื่องจริง การ
ทรงสร้างในความรู้สึกทั่วไปขัดแย้งกับทฤษฎีวิวัฒนาการ ซึ่งได้ปฏิเสธความน่าจะเป็นของวิวัฒนาการ ยึด
ความเชื ่อทางศาสนาเป็นหลักในการโต้แย้ง ผู ้ที ่ต่อต้านทฤษฎีวิวัฒนาการหรือผู้เคร่งในศาสนา มัก
สนับสนุนความเชื่อของตัวเอง โดยอ้างถึงความบกพร่องของข้อมูลทางวิทยาศาสตร์ รวมถึงกระบวนการ
วิเคราะห์ บ่อยครั้งเกี่ยวข้องกับจิตนาการอันเกินจริง นอกจากนี้ยังมองว่า วิธีทางวิทยาศาสตร์เป็นปรัชญา
ในเชิงธรรมชาติที่ได้ปฏิเสธทุกแนวคิดท่ีเกี่ยวข้องกับผู้สร้างหรือพระเจ้า 
 ส่งผลให้กลุ่มผู้สนับสนุนทฤษฎีวิวัฒนาการ ได้เสนอแนวคิดของตนผ่านมุมมองที่เรียกว่า สิ่งที่
ซับซ้อนถูกอธิบายได้ด้วยส่วนย่อยที่ไม่ซับซ้อน (reductionism) การปฏิเสธทฤษฎีวิวัฒนาการที่มีพื้นฐาน
บนการตีความ ไม่ใช่เนื้อแท้ของความเชื่อทางศาสนา ทำให้แนวคิดเรื่องการทรงสร้างและวิวัฒนาการ
นำไปสู่การโต้แย้งกับแบบไม่มีที่สิ้นสุด (อาร์ เจ เบอร์รี่ (R. J. Berry), 2011 : 2-3) 
 4) มุมมองของศาสนาอิสลาม  
 ทฤษฎีวิวัฒนาการกับความเชื่อทางศาสนาอิสลามมีความขัดแย้งกันเกี่ยวกับต้นกำเนิดของชีวิต
มนุษย์ ซึ่งตามทฤษฎีตะวันตกกล่าวว่ามนุษย์มาจากลิง แต่มุสลิมเชื่อว่ามนุษย์ทุกคนสืบเชื้อสายมาจาก
อาดัมและเอวา มนุษย์เป็นสิ่งที่อัลลอฮ์สร้างขึ้น พระองค์ได้สร้างมนุษย์ที่สมบูรณ์แบบแล้วในรูปแบบ
ปัจจุบัน ไม่ใช่จากลิงสู่มนุษย์ 
 ทฤษฎีวิวัฒนาการถือเป็นเรื่องไร้สาระสำหรับอิสลาม เพราะวิวัฒนาการเป็นเพียงทฤษฎีที่ยังไม่ได้
รับการพิสูจน์ให้ประจักษ์ได้ ไม่มีหลักฐานหรือเหตุผลเฉพาะเจาะจง มุสลิมเชื่อว่านบีอาดัมคือมนุษย์คนแรก
ของโลก ก่อนที่นบีอาดัมจะถูกสร้างขึ้น สิ่งมีชีวิตอื่นๆ ก็ถูกสร้างขึ้นด้วย ดังนั้น ทฤษฎีวิวัฒนาการของ
มนุษยจ์ึงขัดแย้งกับคำสอนในศาสนาอิสลาม 
 แต่ก็มีชาวมุสลิมจำนวนหนึ่งที่เปิดรับแนวคิดวิวัฒนาการ แม้ว่าแนวคิดนี้จะผิดไปจากคำสอนของ
อิสลามก็ตาม โดยเชื่อว่ามนุษย์และสิ่งมีชีวิตอื่นๆ วิวัฒนาการไปตามกาลเวลาและมนุษย์สืบเชื้อสายมาจาก 
ไพรเมต (primate) ผ่านกระบวนการวิวัฒนาการ (Pew Research Center, 2012 : 124) 
 สรุป พระพุทธศาสนาสอนให้มนุษย์เชื่อในกฎแห่งไตรลักษณ์ ได้แก่ อนิจจัง มีความเปลี่ยนแปลง 
ทุกขัง ไม่คงอยู่ในสภาพเดิม และ อนัตตา ถึงเวลาก็ดับสลายไป เพราะพระพุทธศาสนามองเห็นความจริง
ที่ว่า ทุกอย่างในโลกนี้ล้วนมาการเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอตามกฎแห่งธรรมชาติ ทฤษฎีวิวัฒนาการก็มีความ
คล้ายกันกับคำสอนทางพระพุทธศาสนาในข้อนี้เหมือนกัน แต่เรื่องการเปลี่ยนแปลงของจักรวาลหรือโลก
หรือต้นกำเนิดของมนุษย์นั้น พระพุทธศาสนาไม่ค่อยกล่าวถึง เพราะมุ่งสอนเฉพาะเรื่องจริงที่มีประโยชน์
เท่านั้น มุ่งสอนให้ศึกษาเรื่องมนุษย์มากกว่า มนุษย์ในที่นี ้ก็คือกายและจิตของตนเอง กายและจิตมี



194 
 

วิวัฒนาการไปตามกาลเวลา ซึ่งเป็นกระบวนการทางธรรมชาติ สิ่งที่ทำให้มนุษย์แตกต่างกันก็คือ กรรม 
นั่นเอง  
 ทฤษฎีวิวัฒนาการในมุมมองของพระพุทธศาสนา ก็มีความสอดคล้องกับแนวคิดของศาสนา
พราหมณ์-ฮินดูเหมือนกัน เพราะวิวัฒนาการก็รวมอยู่ในคัมภีร์พระเวท คือเชื่อในการเปลี่ยนแปลง เชื่อใน
กฎแห่งธรรมชาติและเชื่อในกฎแห่งกรรม ซึ่งเป็นผลจากความเชื่อในเรื่องการกลับชาติมาเกิด 
 ศาสนาคริสต์ได้ปฏิเสธความน่าจะเป็นของวิวัฒนาการ เพราะมนุษย์และสิ่งมีชีวิตดำรงอยู่ใน
รูปแบบปัจจุบันเสมอ ซึ่งพระเจ้าได้สร้างทุกอย่างที่สมบูรณ์แบบแล้ว การผันแปรทำให้เกิดการขยายเป็น
สายพันธ์ต่างๆ อย่างที่เห็นได้ในปัจจุบัน พระเจ้าได้ชี้นำกระบวนการผันแปรพืชและสัตว์สายพันธุ์หนึ่งอาจ
แตกต่างกันกับอีกสายพันธุ์หนึ่ง แตทุ่กสายพันธุ์ต่างก็เป็นชนิดเดียวกัน ไม่ใช่การวิวัฒนาการ 
 ศาสนาอิสลามก็มีทัศนะที่สอดคล้องกับศาสนาคริสต์ ได้ปฏิเสธทฤษฎีวิวัฒนาการ เพราะมนุษย์
เป็นสิ่งที่ถูกสร้างขึ้นตามพระประสงค์อัลลอฮ์ การวิวัฒนาการเป็นเรื่องที่ไร้เหตุผลไม่มีหลักฐาน และไม่ได้
รับการพิสูจน์ให้ประจักษ์ได้ แต่คำสอนในพระคัมภีร์สามารถพิสูจน์ได้ 
 

5. สรุปท้ายบท 
 จากการศึกษาในหัวข้อศาสนากับสถานการณ์ในปัจจุบัน พบว่า ในปัจจุบันประชากรโลกมีการนับ
ถือศาสนาลดลง ซึ่งเป็นเรื่องวิกฤติทางศรัทธา เนื่องจากวิทยาศาสตร์ได้เข้ามาอธิบายความสงสัยได้ดีกว่า
ศาสนา บางครั้งศาสนาไม่ได้ตอบโจทย์ปัญหาของชีวิตไปทุกๆ ด้านได้ตามความต้องการของมนุษย์ บางครั้ง
ศาสนาได้ตีกรอบให้ชีวิตมากเกินไป จึงได้หันไปอาศัยวิทยาศาสตร์ เทคโนโลยีและวิทยาการสมัยใหม่ เข้า
มาช่วยให้การดำรงชีวิตสะดวกและสบายกว่า การใช้ชีวิตที่ไม่ต้องยึดโยงกับหลักศาสนา สามารถนำคำสอน
ของศาสนาต่างๆ มาปรับใช้ในชีวิตประจำวันได้แบบไม่แบ่งแยก 
 อย่างไรก็ตาม ศาสนาก็เป็นประโยชน์และสำคัญต่อมนุษย์ เพราะศาสนาช่วยควบคุมกายวาจาและ
ใจ เป็นเครื่องยึดเหนี่ยวทางด้านจิตใจอย่างปฏิเสธไม่ได้ ศาสนาช่วยให้รู้ว่าอะไรถูกอะไรผิดสิ่งไหนควรทำ
สิ่งไหนไม่ควรทำ ศาสนาช่วยให้คนต่างจากสัตว์ ศาสนาช่วยบรรเทาความกลัวต่อธรรมชาติ ต่อการเจ็บป่วย
และการตายได้ ดังนั้น ศาสนาจึงมีความสำคัญและเป็นประโยชน์ต่อจิตใจของมนุษย์  อย่างไม่มีวันเสื่อม
คลาย 
 ซึ่งศาสนากับสถานการณ์ในปัจจุบันสามารถแยกประเด็นย่อยออกได้ 4 ประเด็น คือ 
 ประเด็นที่ 1 ศาสนากับมนุษย์และสังคม 
 ศาสนามุ่งขัดเกลาพฤติกรรมของมนุษย์ให้พัฒนาขึ้น เพ่ือให้มนุษย์ต่างจากสัตว์ ช่วยให้มนุษย์รู้ผิด
ชอบชั่วดี เมื่อมนุษย์เกิดความดีแล้ว สังคมก็ปราศจากความเดือดร้อน ฉะนั้น ศาสนาจึงมุ่งพัฒนาคุณค่า
ของชีวิตเพ่ือความเป็นประโยชน์ต่อสังคม  
 ประเด็นที่ 2 ศาสนากับธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม 
 ศาสนาให้ความสำคัญกับการอนุรักษ์ธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม เพราะการทำลายธรรมชาติและ
สิ่งแวดล้อมส่งผลให้เกิดภัยพิบัติทางธรรมชาติมากมาย ซึ่งเป็นอันตรายต่อมนุษย์ ศาสนามองว่ามนุษย์และ



195 
 

ธรรมชาติเสมือนว่าเป็นเพื่อนร่วมเกิด แก่ เจ็บและตาย ด้วยกันทั้งหมดทั้งสิ้น ดังนั้น จึงควรมีเมตตากรุณา
ต่อสิ่งมีชีวิตและธรรมชาติทั ้งหลาย ศาสนาสอนให้มนุษย์ใช้ชีวิตอย่างกลมกลืนกับธรรมชาติ เพราะ
ธรรมชาติได้ให้คุณค่าและประโยชน์ต่อการดำเนินชีวิต ศาสนาสอนให้มนุษย์เรียนรู้ที่จะใช้ชีวิตร่วมกับ
ธรรมชาติ ใช้ทรัพยากรธรรมชาติที่ตั้งอยู่บนพื้นฐานของความพอเพียง ไม่รุกรานสร้างความเดือดร้อนให้
ทรัพยากรธรรมชาติ ดังนั้น มนุษย์จึงต้องมีความสนิทสนม สัมพันธ์ ปกป้องดูแลรักษาธรรมชาติและ
สิ่งแวดล้อม 
 ประเด็นที่ 3 ศาสนากับประเพณีและวัฒนธรรม 
 ศาสนาถือเป็นแก่นแห่งปัญญาที่ทรงคุณค่ากับมนุษย์ ศาสนาเป็นบ่อเกิดแห่งความดีงาม ความเชื่อ
ต่อศาสนาส่งผลให้มนุษย์ยอมรับรูปแบบวิธีการปฏิบัติร่วมกัน ศาสนามีอิทธิพลต่อเจตคติ ความคิดเห็น 
ความเชื่อถือ ค่านิยม แบบแผนในการดำรงชีวิตและความร่วมมือ ศาสนาได้ผสมผสานกับวิถีชีวิตดั้งเดิม
ของผู้คนชุมชนต่างๆ จนกลายเป็นประเพณีและวัฒนธรรมใหม่ ผ่านทางวิถีชีวิตที่สมดุลกลมกลืนกับ
ธรรมชาติ ผ่านกระบวนการเรียนรู้พัฒนา นำมาถ่ายทอดสู่คนรุ่นหลังต่อๆ มา ศาสนาและวิถีชีวิตจึง
ผสมผสานเข้าด้วยกันเป็นอารยะ แสดงถึงความเจริญกลายเป็นวัฒนธรรม วัฒนธรรมจึงเปรียบเสมือนชีวิต
ของชาติที่สามารถเปลี่ยนแปลงได้ตามยุคสมัยตามความเหมาะสม อันเป็นผลมาจากหลักปฏิบัติ พิธีกรรม 
และความเชื่อทางศาสนา 
 ประเด็นที่ 4 ศาสนากับวิทยาศาสตร์ 
 ความสัมพันธ์ระหว่างศาสนากับวิทยาศาสตร์ 
 ศาสนากับวิทยาศาสตร์ มีความสัมพันธ์และเชื่อมโยงกันในด้านของศรัทธาเหมือนกัน เพราะ
ศรัทธาเป็นจุดเริ่มต้นให้มนุษย์แสวงหาความรู้และความจริง ทั้งศาสนาและวิทยาศาสตร์ต่างก็ศรัทธาในกฎ
ของธรรมชาติกับตัวมนุษย์เหมือนกัน วิทยาศาสตร์เชื่อมั่นว่าในธรรมชาตินี้มีกฎเกณฑ์ท่ีแน่นอน ซึ่งสามารถ
เข้าถึงหรือรู้เข้าใจได้ด้วยปัญญาของมนุษย์ ส่วนศาสนาเชื่อในความเป็นไปของสิ่งทั้งหลายตามธรรมดาแห่ง
เหตุปัจจัยหรือเชื่อในกฎธรรมชาติ เชื่อมั่นในความดีงามสูงสุดหรือภาวะไร้ทุกข์  บรรลุถึงอิสรภาพของ
มนุษย์ที่เข้าถึงได้ตามกฎธรรมชาติหรือเชื่อในคุณค่าสูงสุด 
 เพียงแต่การเข้าไปสู่ความจริงของแต่ละอย่างทั้งของวิทยาศาสตร์และศาสนาไม่เหมือนกัน เพราะ
ใช้คนละวิธีเพื ่อเข้าไปสู ่ความจริงและคนละด้าน ซึ ่งวิทยาศาสตร์เป็นเรื ่องเกี ่ยวกับการทดลองและ
วิจัยค้นคว้าหาการค้นพบใหม่ๆ ส่วนศาสนาค้นพบความจริงด้านจิตวิญญาณ แต่ศาสนาและวิทยาศาสตร์
เป็นอาณาจักรที่แยกจากกัน จึงไม่อาจจะเข้ากันได้ในบางเรื่อง 
 ความสัมพันธ์ระหว่างศาสนากับเทคโนโลยี 
 ศาสนาชี้ให้เห็นข้อดีและข้อเสียของเทคโนโลยี 2 ประการ คือ 
 1. ข้อดี เทคโนโลยีที่สามารถใช้อย่างสร้างสรรค์ คือเป็นประโยชน์สุขได้ในลักษณะที่ไม่ก่อให้เกิด
ปัญหา ได้แก่ 1) เทคโนโลยีที่รู้จักประมาณ คือเป็นไปเพื่อสร้างคุณภาพชีวิต 2) เทคโนโลยีที่ทำประโยชน์ 
คือเป็นไปเพื่อการช่วยเหลือเกื้อกูล ทำประโยชน์แก่มนุษย์และเอื้ออำนวยแก่สังคม และ 3) เทคโนโลยีที่



196 
 

ส่งเสริมปัญญาและพัฒนามนุษย์ คือเป็นไปเพื่อช่วยส่งเสริมคุณค่าของความเป็นมนุษย์และอนุรักษ์
สิ่งแวดล้อมท่ีเอ้ือต่อการพัฒนาจิตและปัญญา 
 2. ข้อเสีย เทคโนโลยีอาจสร้างอันตรายทั้งทางตรงและทางอ้อมได้ ทางตรง ได้แก่ การผลาญ
ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม เป็นเหตุให้เกิดอุบัติเหตุภัยธรรมชาติหรือก่อวินาศกรรม กลายเป็น
เครื่องทำลายล้างเผ่าพันธุ์มนุษย์ ส่วนทางอ้อม ได้แก่ สิ่งแวดล้อมเน่าเสียเป็นพิษ คือ อากาศเสีย น้ำเสีย 
ดินเสีย อากาศร้อนผิดธรรมชาติ ซึ ่งถือว่าเป็นภัยร้ายแรงกว่าอย่างแรก เพราะเป็นอันตรายที่เกิดอยู ่
ตลอดเวลา ศาสนาจึงพยายามเป็นตัวช่วยให้มนุษย์เข้าใจและไม่ยึดติดในเทคโนโลยี ช่วยให้ผู้ใช้เทคโนโลยี
รักษาความเป็นกลาง ใช้เทคโนโลยีโดยไม่ตกเป็นทาสของเทคโนโลยี สร้างสรรค์และใช้เทคโนโลยีในทางที่
เป็นคุณประโยชน์ตามวัตถุประสงค์ อยู่ในสภาพที่ดีอันจะให้เกิดแต่คุณประโยชน์ ใช้ให้เป็นประโยชน์ต่อ
สังคมส่วนรวม เท่ากับว่าได้อยู่เหนือเทคโนโลยีแล้ว 
 ความสัมพันธ์ระหว่างศาสนากับวิวัฒนาการ 
 พระพุทธศาสนาสอนกฎแห่งไตรลักษณ์ ได้แก่ อนิจจัง มีความเปลี่ยนแปลง ทุกขัง ไม่คงอยู่ใน
สภาพเดิม อนัตตา ถึงเวลาก็ดับสลายไป ซึ ่งทฤษฎีวิว ัฒนาการก็มีความคล้ายกันกับคำสอนทาง
พระพุทธศาสนาในข้อนี้ กายและจิตมีวิวัฒนาการไปตามกาลเวลา ซึ่งเป็นกระบวนการทางธรรมชาติ สิ่งที่
ทำให้มนุษย์แตกต่างกันก็คือ กรรม นั่นเอง ทฤษฎีวิวัฒนาการก็มีความสอดคล้องกับแนวคิดของศาสนา
พราหมณ์-ฮินดูเหมือนกัน เพราะวิวัฒนาการก็รวมอยู่ในคำสอนของฮินดูคือ เชื่อในการเปลี่ยนแปลง เชื่อ
ในกฎแห่งธรรมชาติและเชื่อในกฎแห่งกรรม เป็นผลจากความเชื่อในเรื่องการกลับชาติมาเกิด 
 แต่ก็มีศาสนาที่ปฏิเสธทฤษฎีวิวัฒนาการ คือศาสนาคริสต์และศาสนาอิสลาม ซึ่งได้ปฏิเสธความ
น่าจะเป็นของวิวัฒนาการ เพราะเชื่อว่ามนุษย์และสิ่งมีชีวิตดำรงอยู่ในรูปแบบปัจจุบันเสมอ สรรพสิ่งในโลก
ล้วนสมบูรณ์แบบอยู่แล้ว การผันแปรทำให้เกิดการขยายเป็นสายพันธ์ต่างๆ อย่างที่เห็นได้ในปัจจุบัน เป็น
เพียงกระบวนการผันแปรพืชและสัตว์สายพันธุ์หนึ่ง อาจแตกต่างกันกับอีกสายพันธุ์หนึ่ง แต่ทุกสายพันธุ์
ต่างก็เป็นชนิดเดียวกันไม่ใช่การวิวัฒนาการ เพราะการวิวัฒนาการเป็นเรื่องที่ไร้เหตุผลไม่มีหลักฐาน และ
ไม่ได้รับการพิสูจน์ให้ประจักษ์ได้ 
 
 
 

 
 

 
 
 



197 
 

บรรณานุกรม 
 

ก. หนังสือปฐมภมู ิ
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2559). พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล . นครปฐม: โรงพิมพ์มหามกุฏราช

วิทยาลัย. 
มหาเถรสมาคม. (2549). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับเฉลิมพระเกียรติพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว. 

กรุงเทพมหานคร: มหาเถรสมาคม. 
Bible League International. (2561). พระคริสตธรรมคัมภีร์. ม.ป.ท.: ศูนย์พระคัมภีร์นานาชาติ. 
 

ข. หนังสือภาษาไทย 
กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม. (2554). ความรู้ศาสนาเบื้องต้น. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ ชุมนุม

สหกรณ์การเกษตรแห่งประเทศไทย. 
______________. (2556). คู่มือการปฏิบัติศาสนพิธีเบื้องต้น. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ชุมนุมสหกรณ์

การเกษตรแห่งประเทศไทย. 
______________. (2558). พิธีกรรมและประเพณี. นครปฐม: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
______________. (2560). ศาสนาในประเทศไทย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. 
กรมศิลปากร กระทรวงวัฒนธรรม. (2558). ประวัติศาสตร์ชาติไทย. กรุงเทพมหานคร: รุ่งศิลป์การพิมพ์. 
______________. (2530). ต านานมูลศาสนา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มิตรสยาม. 
กรมส ่งเสร ิมว ัฒนธรรม กระทรวงว ัฒนธรรม. (2559).  วัฒนธรรม วิถีชี วิตและภู มิปัญญา . 

กรุงเทพมหานคร: รุ่งศิลป์การพิมพ์.  
กรุณา กุศลาสัย. (2537). พบถิ่นอินเดีย. กรุงเทพมหานคร: ศยาม. 
กะมารุล ชุกริ. (2540). กรุบานกับอะกีเกาะฮ์. กรุงเทพมหานคร: ส. วงศ์เสงี่ยม. 
การีม อับดุลเลาะฮ์. (ม.ป.ป.). คู่มือมุสลิมเบื้องต้น ฉบับสมบูรณ์. กรุงเทพมหานคร: ศูนย์หนังสือ มานพ 

วงศ์เสงี่ยม. 
คานธี และ โมหันทาส การามจันทร์ แปลโดย กรุณาเรืองอุไร กุศลาสัย. (2529). อัตชีวประวัติหรือ

ข้าพเจ้าทดลองความจริง. กรุงเทพมหานคร: อาศรมวัฒนธรรมไทยภารตะ. 
โครงการพระไตรปิฎกศึกษา. (2562). หนังสือเรียนพระไตรปิฎกศึกษาชั้นโท. ปทุมธานี: สำนักเผยแผ่วัด

พระธรรมกาย. 



198 
 

จำนงค์ อดิวัฒนสิทธิ์. (ม.ป.ป.). การพัฒนาเทคโนโลยีกับแนวคิดทางพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: 
คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 

จิรัสสา คชาชีวะ. (2540). พระพิฆเนศวร์. กรุงเทพมหานคร: กรมศิลปากร. 
เจ้าพระยา, พระเสด็จสุเรนทราธิบดี. (2498). สมบัติของผู้ดี. พระนคร: โรงพิมพ์ คุรุสภา. 
ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์. (2522). ศาสนาคริสต์. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ ธรรมศาสตร์. 
ชัยวัฒน์ อัตพัฒน์, และ ทวี ผลสมภพ. (2550). หลักพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์

มหาวิทยาลัยรามคำแหง. 
ชาตรี ชุมเสน. (2553). ศาสนาเปรียบเทียบ. อุดรธานี: มหาวิทยาลัยราชภัฏอุดรธานี. 
แช่ม บุนนาค. (2493). ประวัติศาสนา. พระนคร: สำนักพิมพ์จำลงศิลป. 
ดนัย ไชยโยธา. (2538). ลัทธิ ศาสนา และระบบความเชื่อกับประเพณีนิยมในท้องถิ่น. กรุงเทพมหานคร: 

โอ. เอส. พริ้นติ้ง เฮ้าส์. 
______________. (2539). นานาศาสนา. กรุงเทพมหานคร: โอเดียนสโตร์. 
ทองหล่อ วงษ์ธรรมา. (2535). ปรัชญาอินเดีย. กรุงเทพมหานคร: โอเดียนสโตร์. 
______________. (2536). ปรัชญาตะวันออก. กรุงเทพมหานคร: โอเดียนสโตร์. 
______________.  (2553) .  การศึกษาเปรียบเทียบศาสนาและการศึกษาประเด็นส าคัญ . 

กรุงเทพมหานคร: โอเดียนสโตร์. 
นงเยาว์ ชาญณรงค์. (2542). วัฒนธรรมและศาสนา. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ มหาวิทยาลัย

รามคำแหง. 
บุญมี แท่นแก้ว. (2548). ปรัชญาศาสนา. กรุงเทพมหานคร: โอเดียนสโตร์. 
ไบเบิ้ลลีคนานาชาติ. (2560). พระลักษณะของพระเจ้าเป็นอย่างไร. ม.ป.ท.: ศูนย์พระคัมภีร์นานาชาติ. 
ประยงค์ แสนบุราณ. (2547). ปรัชญาอินเดีย. กรุงเทพมหานคร: โอเดียนสโตร์. 
พงษ์ศักดิ์ ลิ้มทองวิรัตน์. (2530). บทแถลงศรัทธาแห่งอ๊อกสเบิร์ก. กรุงเทพมหานคร: มิชชั่นลูเธอร์แรน. 
พระญาณวโรดม (ประยูร สนฺตงฺกุโร). (2538). ศาสนาต่างๆ. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราช

วิทยาลัย. 
พระทูล ขิปฺปปญฺโญ. (2548). กาลามสูตร. อุดรธานี: วัดป่าบ้านค้อ. 
พระเทพวิสุทธิกวี (พิจิตร ฐิตวณฺโณ). (2534). ตายแล้วไปไหน. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราช

วิทยาลัย. 
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช) และคณะ. (2556). คลังธรรม เล่ม 2. นครปฐม: โรงพิมพ์มหามกุฏราช

วิทยาลัย. 
______________. (2556). คลังธรรม เล่ม 3. นครปฐม: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
______________. (2539). ธรรมสารทีปนี. กรุงเทพมหานคร: วัดราชโอรสาราม. 
______________. (2551). พจนานุกรมเพื่อการศึกษาพุทธศาสน์ (ค าวัด ที่ชาวพุทธควรรู้ ) . 

กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 



199 
 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2545). พระไตรปิฎก: สิ่งที่ชาวพุทธต้องรู้. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ 
เอส.อาร์.พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์. 

พระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัว. (2522). พระพุทธเจ้าตรัสรู้อะไร. กรุงเทพมหานคร: กรม
ศิลปากร. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2546). ภาวะผู้น า. กรุงเทพมหานคร: บริษัทในเครือ วอง ออโตโม
บิล และห้างทองพุทธเจริญสุข. 

______________. (2555). กาลานุกรม พระพุทธศาสนาในอารยธรรมโลก . กรุงเทพมหานคร: 
สำนักพิมพ์ผลิธัมม์. 

______________.  (2555) .  ปฏิจจสมุปบาท (กรรม เกิด  กรรมอาศัย  กรรมเป็น ไป ที่ นี่ ) . 
กรุงเทพมหานคร: พิมพ์แจกเป็นธรรมทาน โดยนพพร บุณยประสิทธิ์. 

______________. (2556). พุทธศาสนาในฐานะเป็นรากฐานของวิทยาศาสตร์ . นครปฐม: วัดญาณเว
ศกวัน. 

______________. (2557). บุญ กรรม นรก สวรรค์ เลือกกันได้ทุกคน. กรุงเทพมหานคร: แอคทีฟ 
พริ้นท์. 

พระนันทปัญญาจารย์ แปลโดย สิริ เพ็ชรไชย. (2546). พระคัมภีร์จูฬคันถวงศ์ ประวัติย่อคัมภีร์ทาง
พระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิอภิธรรมมหาธาตุวิทยาลัย. 

พระพรหมมังคลาจารย์ (ปัญญานันทภิกขุ). (2559). คู่มือคนดี. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
พระพุทธโฆสเถระ แปลโดย สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร). (2554). คัมภีร์วิสุทธิมรรค. 

กรุงเทพมหานคร: ธนาเพรส. 
พระมหาจรัญ อุตฺตมธมฺโม. (2556). มหัศจรรย์บุญน าพา เวียน ว่าย ตาย เกิด. นนทบุรี: สำนักพิมพ์

สัมปชัญญะ. 
พระมหาดาวสยาม วชิรปญฺโญ. (2562). พาราณสีเมืองบ าเพ็ญบารมีของพระพุทธองค์. กรุงเทพฯ: ปริญ

ดาการพิมพ์.  
พระมหาสมชาย ฐานวุฑฺโฒ. (2547). มงคลชีวิต ฉบับทางก้าวหน้า. กรุงเทพมหานคร: คณะกรรมาธิการ

การศึกษาศาสนาศิลปะและวัฒนธรรม วุฒิสภา. 
พระยาอนุมานราชธน (ยง เสฐียรโกเศศ). (2532). ศาสนาเปรียบเทียบ. กรุงเทพมหานคร: กรมศิลปากร. 
พระราชวรมุนี (ประยุทธ ปยุตฺโต). (2526). เทคโนโลยีกับศาสนา. กรุงเทพมหานคร: อนุสรณ์ 30 ปี วชิระ

สัมพันธ์. 
พุทธธรรม. (2565). ปรัชญาเพื่อชีวิต "ศิลปะแห่งความเป็นมนุษย์". กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ เพชร

พินิจ. 
พันตรี ป. หลงสมบุญ. (2546). พจนานุกรม มคธ-ไทย. กรุงเทพมหานคร: รุ่งเรืองการพิมพ์.  
ฟ้ืน ดอกบัว. (2563). ปวงปรัชญาอินเดีย. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ ศยาม. 



200 
 

มุนีเราะฮฺ บินตุ อับดุลเฆาะฟูรฺ. (2525). อิสลาม ธรรมนูญแห่งชีวิต. กรุงเทพมหานคร: ชมรมมุสลิมสวน
พลูและสมาคมญัมอียะตุล-อิสลาม. 

มูฮัมหมัด เนสะและ. (2563). ศาสนาเปรียบเทียบ. ยะลา: คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏยะลา. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2556). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2554. กรุงเทพมหานคร : ศิริ

วัฒนาอินเตอร์พริ้นท์ จำกัด. 
วนิดา ขำเขียบ. (2543). ศาสนาเปรียบเทียบ. กรุงเทพมหานคร: พรานนกการพิมพ์. 
วรรณา วิไลรัตน์. (2524). ศาสนา. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยศรีสครินทรวิโรฒ. 
วศิน อินทรสระ. (2540). หลักค าสอน ส าคัญในพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏ

ราชวิทยาลัย. 
______________. (2541). พุทธปรัชญามหายาน. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยรามคำแหง. 
______________. (2545). หลักกรรมและการเวียนว่ายตายเกิด . กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์

ธรรมดา. 
ว ัชระ งามจ ิตรเจร ิญ.  (2552) .  พระพุทธศาสนาเถรวาท .  กร ุ ง เทพมหานคร: สำน ักพ ิมพ ์

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
วัดเทพศิรินทราวาส. (2559). อุปสมบทหมู่เฉลิมพระเกียรติ ณ ดินแดนพุทธภูมิ ประเทศอินเดีย รุ่นที่ 

13. กรุงเทพมหานคร: วัดเทพศิรินทราวาส. 
วิธาน สุชีวคุปต์, และ สนธิ์ บางยี่ขัน. (2543). ปรัชญาไทย. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยรามคำแหง. 
วิมลศิริ ร่วมสุข. (2522). ประวัติวรรณคดีสันสกฤติ ยุคพระเวท. กรุงเทพมหานคร: สหสยามพัฒนา. 
วิโรจน์ นาคชาตรี. (2542). ศาสนาเปรียบเทียบ. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยรามคำแหง. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2561). พุทธธรรม ฉบับเดิม. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิ

การศึกษาเพ่ือสันติภาพ พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต). 
______________. (2564). พุทธวิธีในการสอน. กรุงเทพมหานคร: กองทุนพระองค์เจ้าวิมลฉัตร. 
______________. (2565). ธรรมนูญชีวิต พุทธจริยธรรมเพื่อชีวิตที่ดีงาม. กรุงเทพมหานคร: โรงเรียน

ทอสี (พุทธปัญญา). 
______________. (2565). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ 

สหธรรมิก. 
______________. (2565). เมืองไทยจะวิกฤต ถ้าคนไทยมีศรัทธาวิปริต. นครปฐม: มูลนิธิการศึกษาเพื่อ

สันติภาพ. 
สมเด็จพระมหาธรรมราชาลิไท. (2528). ไตรภูมิกถา. กรุงเทพมหานคร: คณะทำงานรวมวรรณกรรม

อาเซียนของไทย. 
สมเด็จพระวันรัต (จุนท์ พฺรหฺมคุตฺโต). (2557). โลกสงบร่มเย็นได้ด้วยศีล. กรุงเทพมหานคร: สำนักงานแม่

กองธรรมสนามหลวง. 



201 
 

สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระยาดำรงราชานุภาพ, (2564). ต านานพระพุทธเจดีย์. กรุงเทพฯ : 
วิชั่น พรีเพรส. 

สมัคร บุราวาศ. (2516). ปรัชญาพราหมณ์ในสมัยพุทธกาล. กรุงเทพมหานคร: แพร่พิทยา. 
สุชีพ ปุญญานุภาพ. (2534). ศาสนาเปรียบเทียบ. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามคำแหง. 
______________. (2560). พระไตรปิฎก ฉบับส าหรับประชาชน. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพระไตรปิฎก

เพ่ือประชาชน. 
สุเชาวน์ พลอยชุม. (2549). พุทธปรัชญาในสุตตันตปิฎก. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 
สุนทร ณ รังษี. (2521). ปรัชญาอินเดีย ประวัติและลัทธิ. กรุงเทพมหานคร: พิพิธวิทยา. 
______________. (2545). ปรัชญาอินเดีย : ประวัติและลัทธิ. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย. 
สุวรรณา สัจจาวีรวรรณ และคณะ. (2522). อารยธรรมตะวันออกและตะวันตก. กรุงเทพมหานคร: โอ

เดียนสโตร์. 
เสฐียรโกเศศ. (2532). ศาสนาเปรียบเทียบ. กรุงเทพมหานคร: กรมศิลปากร. 
______________. (2507). ลัทธิของเพื่อน ฉบับสมบูรณ์. พระนคร: ก้าวหน้า. 
______________. (2516). ลัทธิ-ศาสนา. กรุงเทพมหานคร: บรรณาคาร. 
เสถียร โพธินันทะ. (2541). ปรัชญามหายาน. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
______________. (2543). แนวพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
แสง มนว ิท ู ร .  (2506) .  ค าบรรยายเรื่ อง ศาสนาพราหมณ์ .  พระนคร:  คณะศ ิลปศาสตร ์ 

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
โสวิทย์ บำรุงภักดิ์. (2563). พุทธจริยศาสตร์. ร้อยเอ็ด: มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขต

ร้อยเอ็ด. 
อุทยานธรรม. (ม.ป.ป.). พระไตรปิฎกชุดพิเศษ แก่นพระวินัยปิฎก. ม.ป.ท.: มูลนิธิอุทยานธรรม. 
เฮ็นรี่ แคลเรนซ์ ทีเซ่น. (2548). ศาสนศาสตร์ระบบ. กรุงเทพมหานคร: กนกบรรณสาร. 
 

ค. งานวิจัย 
กนกวลี สุริยะธรรม. (2541). ร่องรอยหลักฐานการนับถือศาสนาพราหมณ์ช่วงก่อนพุทธศตวรรษที่ 16 ที่

พบในบริเวณชุมชนโบราณเมืองศรีเทพ จ.เพชรบูรณ์. วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปศาสตร์บัณฑิต 
คณะโบราณคดี : มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

ฐานิสรา ประธานราษฎร์นิกร. (2559). สมมติสัจจะในพุทธปรัชญา. วิทยานิพนธ์ปริญญาอักษรศาสตร
ดุษฎีบัณฑิต คณะอักษรศาสตร์ : จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

พระครูบวรสิกขการ (บุญเสริม ชนะฤทธิ์). (2547). พุทธจริยาวัตร กับพระจริยาวัตรของพระเยซูคริสต์ : 
การศึกษาเปรียบเทียบในมหาปรินิพพานสูตรกับพระวรสารลูกา. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร



202 
 

มหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

พระครูไพศาลศีลวัฒน์ (ฐานจาโร). (2558). ศึกษาเปรียบเทียบแนวคิดเรื่องน้ำในพระพุทธศาสนาเถรวาท
กับศาสนาฮินดู. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหารุ่ง สุขุมาโล (ละเอียด). (2556). ศึกษาเปรียบเทียบพระนิพพานในพระพุทธศาสนากับพรหมันใน
ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระสราวุฒย์ ปญฺญาวุฑฺโฒ (วิจิตรปัญญา). (2557). วิเคราะห์การจัดการสิ ่งแวดล้อมตามแนวทาง
พระพุทธศาสนา. สารนิพนธ์ปริญญาพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย  : 
มหาวิทยาลัยจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระสุขศรี สุขกาโม (สาลีลา). (2561). การศึกษาเชิงเปรียบเทียบเป้าหมายสูงสุดของมนุษย์ตามแนว
ปรัชญาศาสนาพุทธเถรวาทกับปรัชญาศาสนาพราหมณ์-ฮินดู. วิทยานิพนธ์ศาสนศาสตรมหา
บัณฑิต สาขาวิชาพุทธศาสนาและปรัชญา บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหามกุฏราช
วิทยาลัย. 

พีรัชชัย แสนทวีเดช. (2564). คริสต์ศาสนศาสตร์เรื่องบาปกรรมในบริบทไทย. การศึกษาค้นคว้าวิจัย. 
วิทยาลัยพระคริสต์ธรรมแมคกิลวารี : มหาวิทยาลัยพายัพ. 

ไวภพ กฤษณสุวรรณ. (2561). ศึกษาเปรียบเทียบความเชื่อเรื่องกรรมและการเกิดใหม่ในศาสนาพราหมณ์-
ฮินดูกับพระพุทธศาสนาเถรวาท. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย : 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

เสริมสุข วิจารณ์สถิตย์. (2561). พัฒนาการของกำเนิดมนุษย์ในครรภ์เชิงเปรียบเทียบทรรศนะทางพุทธ
ศาสนาและสูติศาสตร์. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

อัษฎาวุธ ภัคดีพิศุทธิ์. (2564). คริสต์ศาสนศาสตร์เรื่องการอนุรักษ์ธรรมชาติในบริบทไทย. การศึกษา
ค้นคว้าวิจัย วิทยาลัยพระคริสต์ธรรมแมคกิลวารี : มหาวิทยาลัยพายัพ. 

 
ง. บทความ 
พระฏลากาญ กิตฺติคุต ฺโต (วิช ัย) , (2561). สื ่อใหม่กับการเผยแผ่พระพุทธสาสนาในยุคปัจจุบ ัน. 

วารสารวิชาการสถายันพัฒนาพระวิทยากร, 1(2) : 116. 
พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาส อินฺทปญฺโญ). (2535). พระสงฆ์กับการอนุรักษ์ป่า. นิตยสารเสขิยธรรม, 

2(9) : 18. 
ศรีคำ บัวโรย. (2544). ศาสนายิว/ศาสนาคริสต์. วารสารช่อเสลา, 167-169. 
อิบราเฮ็ม ณรงค์รักษาเขต. (2543). มนุษย์ในอิสลาม. วารสารวิทยาลัยอิสลามศึกษา, 1(1) : 13-85. 



203 
 

จ. หนังสือภาษาอังกฤษ 
Al Attas Syed Muhammad. (1 979 ) .  Aims and Objectives of Islamic Education. Great 

Britain: Hodder and Stoughton. 
Cambridge University. (2020). The Archaeology of the Holy Land: From the Destruction 

of Solomon's Temple to the Muslim Conquest. Cambridge : Jodi Magness. 
Dhammakaya Open University. (2007). The fundamentals of different religions. California 

USA: Dhammakaya Open University. 
______________. (2007 ) .  The history of Buddhism. California USA: Dhammakaya Open 

University. 
______________. (2 0 1 0 ) .  Fundamental knowledge of Buddhism. California, USA: 

Dhammakaya Open University. 
Lochtefeld, J. (2 0 0 2 ) .  Brahmin, The Illustrated Encyclopedia of Hinduism. Rosen 

Publishing. 
Michell, G. (1 9 77 ) .  The Hindu Temple: An Introduction to Its Meaning and Forms. 

Chicago: University of Chicago Press. 
Ramaswamy, V. (2 0 17 ) .  Historical Dictionary of the Tamils. n.p.: Rowman & Littlefield 

Publishers. 
S. Radhakrishnan. (1962). Indian Philosophy. London: Geoge Allen & Urwin Ltd. 
Sharma, C. (1964). A Critical of Indian philosophy. varanasi: motilal banarsidass. 
Trofimov, Y. (2008). The Siege of Mecca: The 1979 Uprising at Islam's Holiest Shrine. 

New York: N.P. 
University of Toronto Archives. (1925). The Hindu Kama Shastra Society. Ontaio Canada: 

University of Toronto Press. 
 

ฉ. Website 
อัลกุรอานแปล. (ม.ป.ป.). เข้าถึงได้จาก http://www.daasee.com 
Allahabad an official website of the District. (n.d.). Retrieved from 

https://web.archive.org/web/20140813071307/http://allahabad.nic.in/history.htm 
Alper, B. A. (2022). How Religion Intersects with Americans’ Views on the Environment. 

Retrieved from Pew Research Center: 
https://www.pewresearch.org/religion/2022/11/17/how-religion-intersects-with-
americans-views-on-the-environment/ 



204 
 

Ball, A. (2015). Islam Is the Fastest Growing Religion in the World. Retrieved from 
Retrieved from Learning English: https://learningenglish.voanews.com/a/islam-
fastest-growing-religion/2733147.html 

Boris23. (2566). Retrieved from wikimedia: 
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Christian_cross.svg 

EN.Wikipedia. (2023). Christianity by country. Retrieved from 
https://en.wikipedia.org/wiki/Christianity_by_country 

Expedia Team. (2018). ประเทศอิสราเอล ดินแดนแห่งศรัทธากับท่ีเที่ยวในฝัน. เข้าถึงได้จาก 
https://www.expedia.co.th/stories/middle-east/bd03_april18/ 

Gordon-Conwell Theological Seminary. (2023). Status of Global Christianity, 2023, in the 
Context of 1900–2050. Retrieved from https://www.gordonconwell.edu/wp-
content/uploads/sites/13/2023/01/Status-of-Global-Christianity-2023.pdf 

Jo Starr, K. (2019). 5 facts about Buddhists around the world. Retrieved from Pew 
Research Center: https://www.pewresearch.org/short-reads/2019/04/05/5-facts-
about-buddhists-around-the-world/ 

Jonathan, E., & Sahgal, N. (2021). Retrieved from Pew Research Center: 
https://www.pewresearch.org/short-reads/2021/06/29/key-findings-about-religion-
in-india/ 

Pew Research Center. (2012). Islamic views on evolution. Retrieved from 
https://www.pewresearch.org/religion/2020/08/26/on-the-intersection-of-science-
and-religion/#fn-36992-1 

Pew Research Center. (2014). Hindu views on evolution. Retrieved from 
https://www.pewresearch.org/religion/2020/08/26/on-the-intersection-of-science-
and-religion/ 

Pew Research Center. (2018). Christians worldwide vary in whether they see 
disagreement between science and their religion’s teachings. Retrieved from 
https://www.pewresearch.org/religion/2020/08/26/on-the-intersection-of-science-
and-religion/ 

Pew Research Center. (2019). Religion and Living Arrangements Around the World. 
Retrieved from https://www.pewresearch.org/religion/2019/12/12/religion-and-
living-arrangements-around-the-world/ 



205 
 

Wellcome Global Monitor. (2018). On the relationship between science and Islam. 
Retrieved from https://www.pewresearch.org/religion/2020/08/26/on-the-
intersection-of-science-and-religion/ 

กรมการปกครอง. (2564). เข้าถึงได้จาก ศูนย์ข้อมูลกลางทางด้านศาสนา: https://e-
service.dra.go.th/religion/buddhism 

กองบริหารการคลัง สำนักงานปลัดกระทรวงยุติธรรม. (2556). งานส่งเสริมคุณธรรม กองบริหารการคลัง 
สำนักงานปลัดกระทรวงยุติธรรม. เข้าถึงได้จาก https://www.moj.go.th/view/66692# 

ชวพงศ์ ชำนิประศาสน์. (2564). คติสัญลักษณ์ สถาปัตยกรรม - สวรรค์. เข้าถึงได้จาก Khaosod Online: 
https://www.khaosod.co.th/newspaper/newspaper-inside-pages/news_6339244 

ดนัย จันทร์เจ้าฉาย. (2561). เข้าถึงได้จาก https://www.posttoday.com/lifestyle/548924 
ธีรวัส บำเพ็ญบุญบารมี. (2550). ปรัชญาตะวันออก. เข้าถึงได้จาก 

https://www.gotoknow.org/posts/512721 
นิสากร กล้าณรงค์. (ม.ป.ป.). มัสยิด : ศาสนสถานของชุมชนมุสลิม. เข้าถึงได้จาก 

http://www2.huso.tsu.ac.th/puyu2020/featured_9.html 
พยานพระยะโฮวา. (ม.ป.ป.). การสร้างโลก-ความจริงที่คุณอาจไม่เคยรู้. เข้าถึงได้จาก 

https://www.jw.org/th/ 
พยานพระยะโฮวา. (ม.ป.ป.). เลียนแบบนิสัยของพระเยซู. เข้าถึงได้จาก https://www.jw.org/th 
พระไพศาล วิสาโล. (ม.ป.ป.). เทคโนโลยีในทัศนะของพุทธศาสนา. เข้าถึงได้จาก visalo.org: 

https://www.visalo.org/columnInterview/chip10.htm 
พุทธรักษา. (2552). มูลนิธิศึกษาและเผยแพร่พระพุทธศาสนา. เข้าถึงได้จาก 

https://www.dhammahome.com/webboard/topic/13817 
มัสลัน มาหะมะ. (ม.ป.ป.). อิสลามกับการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม. เข้าถึงได้จาก Islammore The Islamic 

Foundation: https://www.islammore.com/view/1005 
มุสลิมไทยโพสต์. (ม.ป.ป.). สาวกของศาสนาอิสลามคือใคร บุคคลหรือกลุ่มชนใด. เข้าถึงได้จาก 

https://islamhouse.muslimthaipost.com/article/19130 
ว. วชิรเมธี. (2561). เข้าถึงได้จาก https://www.posttoday.com/lifestyle/548924 
วสมน สาณะเสน. (2561). เข้าถึงได้จาก The Cloud x สถาบันศิลปะอิสลามแห่งประเทศไทย: 

https://readthecloud.co/islam-star-crescent/ 
วิกิพีเดีย. (2564). โลกอิสลาม. เข้าถึงได้จาก https://th.wikipedia.org/wiki/ 
สมาคมนักศึกษาคริสเตียนไทย (นคท.). (ม.ป.ป.). วิทยาศาสตร์กับพระเจ้า. เข้าถึงได้จาก 

https://www.followhissteps.com/articles/encouragingbooks/godandsciences/goda
ndsciences1 



206 
 

สมิทธิพล เนตรนิมิตร. (2558). พระพุทธเจ้าในตำนานและในประวัติศาสตร์. เข้าถึงได้จาก มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: https://www.mcu.ac.th/article/detail/14298# 

สำนักงานสถิติแห่งชาติ กระทรวงดิจิทัลเพื่อเศรษฐกิจและสังคม. (2561). เข้าถึงได้จาก สสส สำนักงาน
สถิติแห่งชาติ: http://statbbi.nso.go.th/staticreport/page/sector/th/04.aspx 

สำนักจุฬาราชมนตรี. (2564). เข้าถึงได้จาก ศูนย์ข้อมูลกลางทางด้านศาสนา: https://e-
service.dra.go.th/religion/islam 

อัครสังฆมณฑลกรุงเทพมหานคร. (2555). เข้าถึงได้จาก คำสอนคาทอลิก: 
http://www.kamsonbkk.com/2012-02-15-07-28-07/1571-007943 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



207 
 

ดัชน ี

เ 
เจิม, 14, 15, 41, 138, 142, 154, 155, 156, 
157 
เดรัจฉาน, 76, 94, 97, 126, 129, 130, 131 
เทพเจ้า, 6 
เทวดา, 7, 17, 18, 21, 29, 33, 34, 35, 45, 
46, 47, 54, 67, 76, 86, 88, 91, 92, 95, 111, 
139, 153, 154, 182 
เทวทูต, 18 
เทวสถาน, 18 
เนกริตอยด์, 7 
เปรต, 76, 153, 154 
เปอร์เซีย, 13 
เมถุน, 61, 137, 139 
เลว, 67, 79, 88, 95, 123, 126, 135, 145 
เวียนว่ายตายเกิด, 8 
เสรีภาพ, 4, 13, 175 
เอเชียแปซิฟิก, 5 
เอกเทวนิยม, 15 
แ 
แม่น ้าสินธุ, 7 
โ 
โมเสส, 22 
โรมัน, 13, 14, 17, 50, 141, 142, 143 
โสดาปัตติผล, 3 
โองการ, 17, 18, 44, 47, 109, 112, 113, 118, 
127 
โอวาท, 37, 110, 114, 117, 128, 130, 135, 
144 

ก 
กรรม, 4, 5, 6, 8, 10, 12, 30, 32, 36, 38, 43, 
44, 47, 59, 67, 71, 72, 73, 74, 75, 76, 77, 
78, 79, 81, 82, 83, 86, 88, 89, 92, 93, 94, 
95, 96, 97, 98, 103, 108, 130, 134, 138, 
139, 144, 149, 152, 153, 154, 186, 192, 
194, 196, 199, 200, 202 
กรีก, 7, 14, 99, 107, 142 
กรีซ, 141 
กรุงเยรูซาเล็ม, 14 
กุศล, 67, 68, 69, 70, 72, 74, 76, 82, 95, 
116, 149, 150, 151, 153, 154, 172, 174 
ค 
คริสต์, 1, 4, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 20, 21, 
22, 23, 37, 40, 41, 42, 43, 46, 47, 98, 99, 
100, 101, 102, 103, 104, 105, 106, 107, 
108, 109, 113, 116, 130, 132, 140, 141, 
142, 143, 146, 148, 154, 155, 156, 158, 
161, 162, 169, 170, 171, 172, 174, 178, 
180, 185, 186, 192, 193, 194, 196, 201, 
202 
ความตาย, 15 
ความหลุดพ้น, 10 
คัมภีร์, 7, 8, 11, 12, 13, 14, 15, 16, 18, 21, 
22, 26, 33, 36, 37, 38, 41, 42, 43, 48, 49, 
70, 79, 81, 82, 83, 84, 85, 86, 88, 90, 95, 
96, 97, 98, 99, 100, 103, 104, 105, 107, 
108, 109, 110, 112, 113, 117, 127, 128, 
130, 136, 137, 138, 140, 141, 143, 144, 



208 
 

146, 153, 155, 156, 168, 174, 185, 186, 
194, 197,198, 199 
คาทอลิก, 141, 142, 143, 155, 169, 171, 
206 
จ 
จอร์แดน, 38, 42, 154 
จัณฑาล, 93, 95, 97, 130, 152, 153 
จิต, 3, 15, 34, 40, 44, 49, 60, 61, 63, 65, 
66, 67, 68, 69, 74, 75, 76, 77, 79, 81, 82, 
86, 87, 88, 89, 90, 92, 94, 98, 100, 101, 
104, 107, 111, 118, 121, 126, 129, 131, 
143, 151, 154, 155, 156, 163, 166, 168, 
177, 183, 185, 186, 189, 191, 192, 193, 
194, 195, 196 
ช 
ชมพูทวีป, 2 
ชั่ว, 4, 6, 11, 15, 25, 28, 32, 35, 41, 45, 52, 
54, 56, 57, 59, 60, 63, 65, 66, 71, 72, 73, 
74, 75, 76, 79, 81, 82, 88, 91, 92, 93, 94, 
95, 97, 98, 99, 100, 102, 105, 106, 107, 
108, 109, 111, 112, 113, 114, 115, 116, 
117, 118, 119, 120, 121, 122, 124, 125, 
126, 127, 129, 130, 131, 132, 151, 159, 
167, 175, 176, 194 
ชาวคริสต์, 20 
ชาวมุสลิม, 19 
ชีวิต, 1, 2, 3, 4, 6, 8, 10, 12, 13, 14, 15, 16, 
19, 21, 22, 26, 30, 32, 35, 37, 38, 40, 41, 
43, 44, 45, 46, 47, 51, 52, 53, 55, 56, 57, 
59, 60, 61, 62, 63, 66, 67, 68, 72, 74, 75, 
76, 78, 79, 80, 81, 85, 86, 87, 88, 90, 92, 
94, 95, 96, 97, 99, 100, 101, 102, 103, 

105, 106, 107, 108, 109, 112, 114, 115, 
116, 118, 119, 120, 122, 123, 126, 127, 
128, 129, 131, 138, 139, 140, 141, 142, 
143, 145, 149, 150, 154, 155, 156, 157, 
159, 160, 167, 168, 171, 175, 176, 177, 
178, 179, 180, 181, 182, 183, 187, 188, 
190, 191, 192, 194, 195, 196, 197, 199, 
200 
ชีอะฮ์, 144, 145, 146 
ซ 
ซุนนี, 144, 145, 146 
ต 
ตรัสรู้, 3 
ตันตระ, 10, 12, 35, 136, 137 
ท 
ทราวิฑะ, 7 
ทาส, 8, 61, 67, 107, 116, 119, 123, 155, 
166, 177, 190, 191, 196, 197, 202 
ทุกข,์ 2, 3, 4, 6, 9, 13, 14, 15, 16, 22, 27, 
28, 29, 30, 33, 34, 35, 36, 38, 42, 43, 45, 
47, 52, 55, 56, 60, 65, 66, 67, 68, 69, 72, 
75, 76, 78, 79, 81, 82, 88, 89, 91, 92, 93, 
95, 97, 98, 100, 103, 105, 111, 114, 119, 
120, 123, 124, 125, 129, 130, 131, 135, 
138, 139, 140, 151, 153, 155, 156, 159, 
164, 176, 184, 186, 188, 190, 195 
น 
นบ,ี 18, 23, 43, 45, 46, 47, 109, 110, 111, 
113, 114, 115, 122, 125, 128, 144, 145, 
146 
นบี มุฮัมมัด, 23 



209 
 

นรก, 14, 59, 65, 75, 76, 77, 79, 81, 82, 93, 
97, 101, 105, 108, 111, 112, 114, 117, 
123, 124, 125, 128, 129, 130, 131, 153, 
199 
นักบวช, 8, 10, 13, 14, 18, 38, 39, 40, 42, 
60, 83, 86, 87, 93, 134, 137, 138, 140, 
141, 142, 144, 146, 147, 152, 153, 170 
นักบุญ, 14, 17, 22, 88, 140, 141, 142, 143, 
154, 156, 169, 171 
นิกาย, 8, 9, 12, 22, 44, 50, 91, 103, 133, 
135, 136, 137, 138, 139, 140, 141, 142, 
143, 144, 145, 146, 147, 154, 155, 156, 
157, 160, 163, 167, 169, 170, 171 
นิพพาน, 3 
บ 
บรรลุ, 1, 3, 13, 27, 33, 39, 41, 43, 45, 50, 
51, 59, 61, 64, 65, 68, 69, 81, 89, 90, 93, 
96, 97, 98, 109, 118, 124, 125, 126, 127, 
128, 176, 179, 184, 186, 195 
บริสุทธิ์, 3, 4, 8, 12, 21, 32, 33, 38, 39, 41, 
42, 43, 59, 68, 69, 71, 74, 86, 87, 88, 89, 
90, 92, 97, 100, 104, 105, 106, 107, 109, 
113, 118, 123, 124, 125, 126, 129, 131, 
154, 156, 178 
บัญญัต,ิ 8, 12, 13, 21, 42, 45, 47, 50, 71, 
87, 98, 99, 101, 103, 104, 105, 108, 111, 
113, 118, 120, 122, 128, 129, 131, 135, 
146, 150, 151, 152, 153, 159, 160, 169, 
177 
บัณฑิต, 3, 10, 64, 79, 201, 202, 206 
บาทหลวง, 141, 142, 143, 146, 155, 156, 
157, 161 

บาป, 4, 11, 13, 14, 15, 16, 22, 27, 39, 59, 
65, 67, 68, 74, 75, 76, 80, 81, 82, 89, 92, 
93, 96, 97, 98, 99, 100, 101, 102, 103, 
104, 105, 106, 107, 108, 111, 113, 117, 
122, 123, 124, 125, 129, 130, 131, 142, 
143, 145, 153, 154, 155, 156, 157, 170, 
171, 178, 182 
บูชา, 4, 6, 7, 9, 10, 13, 18, 21, 22, 23, 27, 
35, 36, 37, 44, 45, 46, 47, 48, 53, 54, 67, 
76, 83, 84, 85, 86, 89, 90, 93, 97, 101, 
103, 105, 111, 117, 122, 128, 138, 139, 
140, 149, 153, 154, 155, 156, 159, 160, 
165, 167, 168, 172, 179, 180, 182 
บูชายัญ, 4 
ป 
ปรมาตมัน, 8, 87, 88, 89, 92, 94, 95, 96, 98, 
139, 140, 148 
ประเทศอาหรับ, 17 
ปรัชญา, 8, 9, 12, 36, 74, 77, 85, 87, 89, 
136, 142, 193, 198, 199, 200, 201, 202, 
205, 206 
ปรินิพพาน, 50, 51, 135, 136, 151, 164, 201 
ปัญญา, 2, 3, 4, 6, 10, 22, 26, 27, 29, 31, 
32, 33, 34, 35, 47, 50, 51, 53, 55, 58, 62, 
63, 64, 66, 69, 70, 71, 72, 74, 76, 78, 80, 
81, 83, 85, 87, 91, 96, 98, 101, 102, 106, 
118, 124, 130, 134, 137, 165, 166, 181, 
183, 184, 186, 189, 191, 192, 195, 196, 
199, 200, 202 
ปาเลสไตน์, 12 
ผ 
ผีสางเทวดา, 23 



210 
 

พ 
พระเจ้า, 4 
พระเมสสิยาห์, 13 
พระไตรปิฎก, 7 
พระพุทธเจ้า, 6 
พระพุทธศาสนา, 206 
พระวิษณ,ุ 8 
พระศิวะ, 8 
พราหมณ,์ 1, 2, 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12, 21, 
24, 25, 26, 27, 34, 36, 37, 48, 67, 76, 82, 
83, 84, 85, 86, 90, 91, 93, 95, 96, 97, 98, 
130, 131, 136, 137, 138, 140, 146, 148, 
152, 153, 154, 160, 164, 167, 168, 174, 
179, 180, 181, 182, 185, 186, 194, 196, 
200, 201, 202 
พลังอ้านาจ, 15 
พหุเทวนิยม, 6 
พิธีกรรม, 1, 8, 9, 10, 36, 37, 48, 84, 85, 91, 
95, 97, 99, 108, 138, 139, 140, 141, 142, 
143, 144, 146, 147, 149, 150, 151, 152, 
153, 154, 155, 156, 157, 160, 163, 167, 
169, 170, 171, 172, 174, 183, 186, 195, 
197 
พิธีบูชา, 7 
พิพากษา, 14, 39, 42, 94, 100, 114, 124, 
125, 127, 128, 129, 130, 131, 155, 157, 
170, 171 
พุทธ, 1, 2, 3, 4, 5, 6, 9, 10, 12, 21, 22, 25, 
26, 27, 30, 31, 32, 33, 47, 50, 51, 52, 53, 
54, 56, 57, 59, 62, 63, 65, 66, 67, 69, 71, 
72, 73, 77, 78, 79, 80, 81, 82, 130, 131, 
133, 134, 135, 136, 137, 138, 145, 146, 

148, 149, 150, 151, 161, 164, 165, 166, 
174, 177, 181, 182, 183, 186, 187, 192, 
197, 198, 199, 200, 201, 202, 205, 206 
ภ 
ภพ, 6, 30, 32, 73, 74, 75, 77, 79, 80, 82, 
89, 92, 93, 95, 131, 202 
ภักด,ี 8, 10, 13, 16, 19, 22, 46, 106, 115, 
120, 121, 138, 154, 156, 159 
ม 
มหัศจรรย์, 13, 38, 106, 109, 199 
มหาโพธิสมาคม, 5 
มหายาน, 50, 135, 136, 137 
มุสลิม, 18, 19, 20, 21, 46, 109, 110, 111, 
113, 114, 115, 116, 117, 119, 120, 121, 
122, 123, 124, 125, 128, 129, 144, 145, 
146, 147, 157, 158, 159, 160, 161, 171, 
172, 173, 174, 178, 186, 187, 192, 193, 
197, 199, 205 
ย 
ยชุรเวท, 8, 35, 83, 84, 96, 130 
ยิว, 4, 7, 12, 13, 14, 16, 17, 21, 22, 23, 37, 
42, 45, 47, 48, 107, 116, 130, 141, 172, 
185, 202 
ยุติธรรม, 41, 72, 82, 93, 106, 117, 118, 
119, 123, 125, 193 
ร 
รอมฎอน, 43, 116, 127, 128 
รูปเคารพ, 18 
ฤ 
ฤคเวท, 8, 35, 83, 84, 95, 96, 130 
ล 



211 
 

ละหมาด, 115, 116, 117, 124, 127, 128, 
129, 144, 158, 159, 160, 171, 172, 174 
ลัทธิ, 2, 8, 9, 10, 11, 12, 18, 21, 22, 23, 26, 
29, 33, 34, 35, 45, 47, 53, 83, 84, 85, 86, 
88, 89, 134, 135, 136, 137, 138, 139, 140, 
149, 167, 179, 198, 201 
ลัทธิตันตระ, 10 
ว 
วรรณะ, 2 
วิญญาณ, 7, 8, 15, 18, 35, 38, 40, 42, 43, 
74, 76, 77, 79, 82, 86, 88, 89, 90, 91, 92, 
93, 94, 95, 96, 97, 98, 100, 102, 104, 105, 
106, 107, 109, 111, 112, 113, 125, 126, 
127, 129, 131, 143, 153, 154, 155, 156, 
157, 168, 179, 183, 185, 186, 192, 195 
ศ 
ศรัทธา, 1, 14, 17, 18, 19, 21, 27, 33, 37, 
46, 51, 71, 86, 98, 99, 103, 108, 109, 110, 
111, 112, 113, 114, 116, 117, 119, 120, 
121, 122, 123, 124, 125, 127, 128, 129, 
134, 140, 141, 146, 149, 153, 154, 156, 
157, 161, 162, 163, 166, 169, 173, 174, 
175, 177, 184, 185, 186, 194, 195, 198, 
200, 204, 206 
ศักดิ์สิทธิ์, 10 
ศาสดา, 1, 2, 4, 6, 9, 12, 13, 14, 17, 18, 22, 
25, 27, 29, 30, 31, 33, 34, 37, 41, 42, 43, 
44, 45, 46, 47, 48, 85, 98, 99, 101, 109, 
111, 112, 113, 125, 127, 128, 130, 133, 
144, 146, 147, 172, 174 
ศาสดาจารย์, 22 
ศาสนา, 206 

ศาสนาสากล, 1 
ศีล, 4, 49, 51, 60, 62, 67, 69, 74, 80, 81, 
104, 116, 117, 121, 127, 128, 134, 135, 
137, 141, 142, 143, 149, 151, 153, 154, 
155, 156, 157, 161 
ส 
สวรรค์, 3, 8, 10, 14, 15, 35, 36, 37, 38, 39, 
41, 42, 46, 52, 56, 59, 65, 75, 76, 77, 79, 
80, 81, 82, 92, 93, 95, 97, 100, 102, 103, 
105, 107, 108, 109, 111, 112, 114, 117, 
121, 124, 125, 127, 128, 129, 130, 131, 
163, 166, 167, 199 
สันตะปาปา, 141, 142, 143, 169 
สันติ, 3, 6, 13, 19, 22, 35, 39, 41, 42, 61, 
81, 82, 88, 90, 100, 103, 104, 105, 108, 
109, 112, 114, 118, 119, 123, 166 
สาวก, 1, 3, 13, 14, 16, 18, 22, 25, 33, 34, 
40, 41, 43, 50, 99, 100, 101, 105, 109, 
110, 133, 134, 135, 137, 140, 141, 143, 
144, 145, 146, 155, 163, 174, 182, 205 
สุนัต, 158, 160 
อ 
อติเทวนิยม, 11 
อบาย, 3, 59, 75, 79 
อริยกะ, 7, 8 
อวตาร, 9 
อับราฮัม, 21 
อัลลอฮ์, 17, 19, 21, 45, 46, 47, 109, 110, 
111, 112, 113, 115, 116, 117, 119, 122, 
123, 125, 126, 128, 130, 131, 172, 173, 
174, 178, 194 



212 
 

อาดัม, 104, 106, 108, 109, 113, 125, 131, 
154, 192 
อาตมัน, 11 
อารยัน, 8 
อิสระ, 61, 63, 64, 65, 95, 98, 99, 101, 104, 
110, 111, 116, 141, 142, 145, 156, 170, 
171, 176 
อิสราเอล, 12 
อิสลาม, 1, 4, 12, 16, 17, 18, 19, 20, 21, 22, 
23, 43, 44, 45, 46, 47, 109, 110, 112, 113, 
114, 115, 116, 117, 118, 119, 120, 121, 
122, 123, 124, 125, 126, 127, 128, 129, 
130, 131, 132, 144, 145, 146, 147, 148, 
157, 158, 159, 160, 161, 171, 172, 173, 

174, 178, 180, 182, 185, 186, 187, 192, 
193, 194, 196,199, 202, 205 
อิหม่าม, 144, 145, 146 
อุปนิษัท, 8, 11, 35, 36, 83, 85, 95, 97 
ฮ 
ฮินดู, 1, 6, 8, 9, 10, 11, 12, 21, 24, 34, 36, 
37, 48, 82, 85, 87, 88, 90, 91, 93, 95, 96, 
97, 98, 130, 131, 136, 137, 138, 139, 140, 
146, 148, 152, 153, 160, 161, 167, 168, 
174, 179, 180, 181, 185, 186, 193, 194, 
196, 202, 206 
ฮีบรู, 7, 12, 13, 15, 16, 17, 98, 99, 100, 
101, 108, 112 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



213 
 

    
 เกี่ยวกับผู้รวบรวมเรียบเรียง    
  
ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.ประภาส แก้วเกตุพงษ ์

อาจารย์ประจำสาขาวิชาปรัชญาและศาสนา กลุ่มวิชามนุษยศาสตร์  
คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น 

 
การศึกษา 
 ปริญญาเอก (Ph.D.) ปรัชญาและศาสนา มหาวิทยาลัยบาณารัสฮินดู เมืองพาราณสี  

ประเทศอินเดีย 
 ปริญญาโท (M.A.) ปรัชญาและศาสนา มหาวิทยาลัยบาณารัสฮินดู เมืองพาราณสี  

ประเทศอินเดีย 
 ปริญญาตรี (ศน.บ.) สาขาวิชาปรัชญา มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย  
 เปรียญธรรม 4 ประโยค (ภาษาบาลี) การศึกษาคณะสงฆ์ไทย  
ประสบการณ์งานบริหาร 

รองคณบดีฝ่ายพัฒนานักศึกษาและสื ่อสารองค์กร คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยขอนแก่น 
ผู้ช่วยคณบดีฝ่ายกิจการพิเศษ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น 
กรรมการและเลขานุการบริหารหลักสูตร ศิลปศาสตรมหาบัณฑิตและปรัชญาดุษฎีบัณฑิต 
สาขาวิชาปรัชญาและศาสนาตะวันออก 

งานวิจัยและบทความวิชาการ 
 เป็นหัวหน้าโครงการวิจัย จำนวน 6 เรื่อง เป็นผู้ร่วมวิจัย จำนวน 5 เรื่อง บทความวิชาการที่

ตีพิมพ์ในวารสารนานาชาติจำนวน 5 เรื่อง ตีพิมพ์ในวารสารระดับชาติ TCI และรายงานสืบเนื่อง
จากการประชุมวิชาการระดับชาติ จำนวน 30 เรื่อง  

ต ารา/หนังสือ 
หนังสือที่พิมพ์เผยแพร่ จำนวน 10 เรื่อง อาทิ ศาสนาเบื องต้น, 9 ทฤษฎีแนวคิดด้านปรัชญาและ
ศาสนา, สัมมนาอภิปรัชญา, ตรรกศาสตร์เชิงประยุกต์, ภูฏานประวัติศาสตร์ศาสนาพุทธ, ปรัชญา
ประวัติศาสตร์, ปรัชญา 5 นักปราชญ์ : วีรบุรุษอินเดียร่วมสมัย, มองพุทธให้เข้าใจใน 5 นาที, 
ธรรมะของพระพุทธเจ้าในเมืองพม่า, อินเดีย-เนปาล : ดินแดนพระพุทธศาสนา และอินเดีย พุทธ
สถานต้นธารแห่งศรัทธา 

 






